
IMMANUEL VELIKOVSKY 
 
 

WELTEN 
IM  

ZUSAMMENSTOSS 
 
 

Als die Sonne still stand 
 
 

5. Auflage 
 
 
 
 
 
 

 
 

Gescannt von c0y0te. 
 
 
 
 
 
 
 
 

W. KOHLHAMMER VERLAG STUTTGART 



 2 

Titel der Originalausgabe: „Worlds in Collision“  
Einzig berechtigte deutsche Übersetzung von P. W. Gutbrod 

1.  Auflage November 1951 
2.  Auflage Dezember 1951 
3. Auflage November 1952 
4.  Auflage Juli 1953 
5. Auflage Februar 1954 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 
Dieses e-Buch ist eine Privatkopie und nicht zum Verkauf bestimmt! 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 
 
 
 
 
 

Copyright 1952 by Europa Verlag A.C., Zürich 
Gesamtherstellung: W. Kohlhammer. Stuttgart 1954 

Einbandgestaltung: Hans Hermann Hagedorn, Hamburg 



 3 

 
 
 
 
 
 
 

Für Elisheva 



 4 

 



 7 

 
VORWORT 

 
 
 
 
 
Welten im Zusammenstoß* ist ein Buch von Kämpfen im Weltenraum, die 
sich in geschichtlicher Zeit abspielten. An diesen Kämpfen nahm auch 
unsere Erde teil. Dieses Buch schildert zwei Akte eines großen Dramas: 
einen, der sich vor fünfunddreißig bis vierunddreißig Jahrhunderten, in der 
Mitte des zweiten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung abspielte, und 
einen anderen im achten oder zu Beginn des siebten Jahrhunderts vor 
unserer Zeitrechnung, vor sechsundzwanzig Jahrhunderten. Dem-
entsprechend besteht der Band aus zwei Teilen, denen eine Einleitung 
vorausgeht. 
Harmonie und Beständigkeit in den irdischen und himmlischen Bereichen 
bilden die Voraussetzungen der heutigen Weltanschauung, wie sie in der 
Himmelsmechanik Newtons und der Entwicklungslehre Darwins zum 
Ausdruck kommt. Sind diese beiden Männer der Wissenschaft sakrosankt, 
dann ist dieses Buch Ketzerei. Atomphysik und Quantentheorie beschreiben 
jedoch dramatische Veränderungen im Mikrokosmos – im Atom – dem 
Urbild des Sonnensystems; eine Theorie, die nicht unähnliche Vorgänge 
im Makrokosmos – im Sonnensystem – annimmt, überträgt demnach diese 
modernen physikalischen Grundvorstellungen auch auf kosmische 
Bereiche. 
Dieses Buch ist gleichermaßen für Fachleute und für Laien geschrieben. 
Keine mathematische Formel und keine Hieroglyphe soll sich denen in den 
Weg stellen, die sich anschicken, es zu lesen. Wenn sich gelegentlich ge-
schichtliche Tatsachen und wohlformulierte Gesetze nicht miteinander in 
Einklang bringen lassen, so sollte man sich vor Augen halten, daß ein 
Gesetz nichts anderes als eine Schlußfolgerung aus Erfahrung und Ex-
periment ist und demzufolge die Gesetze mit den geschichtlichen Tat-
sachen übereinstimmen müssen und nicht umgekehrt.  
Es wird hier vom Leser nicht erwartet, daß er sich eine Theorie ohne

                                                   
* Der englische Titel lautet Worlds in Collision 



 8 

Gegenfrage zu eigen macht. Es bleibt vielmehr ihm selbst überlassen, zu 
entscheiden, ob er einen Roman oder einen Tatsachenbericht liest, ob es 
sich um erdichtete oder geschichtliche Vorgänge handelt. Lediglich in 
einem für die Theorie der Weltkatastrophen nicht unbedingt 
entscheidenden Punkt muß ich seinen guten Glauben anrufen: Ich 
verwende für den Vergleich der ägyptischen und hebräischen Geschichte 
eine Zeitskala, die nicht orthodox ist. Im Frühjahr 1940 kam mir der 
Gedanke, daß sich in den Tagen des Auszugs aus Ägypten nach der Art 
der Schilderung in der Heiligen Schrift offenbar eine große 
Naturkatastrophe abgespielt haben muß, und daß ein derartiges Ereignis 
dazu dienen könnte, die Zeit des Exodus innerhalb der ägyptischen 
Geschichte festzulegen oder eine Vergleichsskala für die Geschichte der 
beiden beteiligten Völker aufzustellen. So begann ich mit der Niederschrift 
von Ages in Chaos (Zeitalter im Chaos), einer Rekonstruktion der 
Geschichte des Altertums von der Mitte des zweiten Jahrtausends bis zum 
Auftreten Alexanders des Großen. Bereits im Herbst desselben Jahres 
1940 gewann ich den Eindruck, daß ich hier einen ganz neuen Einblick in 
die wirkliche Natur und Ausdehnung dieser Katastrophe gewonnen hatte, 
und neun Jahre lang arbeitete ich dann an beiden Vorhaben, an der 
politischen Geschichte und an der Naturgeschichte. Obwohl Ages in Chaos 
zuerst beendet wurde, wird es erst im Anschluß an das vorliegende Werk 
veröffentlicht werden.  
Welten im Zusammenstoß umfaßt nur die beiden letzten Akte des Welten-
dramas. Einige vorausgehende Akte – von denen einer als die Sintflut 
bekannt ist – werden Gegenstand eines weiteren naturgeschichtlichen 
Bandes sein. 
Die historisch-kosmologische Geschichte in diesem Buch gründet sich auf 
das Zeugnis geschichtlicher Dokumente zahlreicher Völker der ganzen 
Erde, auf klassisches Schrifttum, auf die Dichtungen der nordischen 
Völker, auf die heiligen Bücher der Völker des Morgen- und Abendlandes, 
auf Überlieferungen und Volksglauben der Primitiven, auf alte 
astronomische Inschriften und Karten, auf archäologische und auch auf 
geologische und paläontologische Funde. 
Falls kosmische Umwälzungen in geschichtlicher Vergangenheit statt-
gefunden haben – warum erinnert sich dann die Menschheit nicht daran, 
und warum ist es nötig, Untersuchungen anzustellen, um etwas darüber 
ausfindig zu machen? Ich werde diese Frage in dem Abschnitt 
„Kollektiver Erinnerungsverlust“ besprechen. Meine Aufgabe war nicht 
unähnlich der eines Psychoanalytikers, der auf Grund unzusammen-



 9 

hängender Erinnerungen und Träume ein vergessenes traumatisches Er-
lebnis des frühen Kindesalters eines Menschen rekonstruiert. Wenn man 
einen solchen Versuch mit der ganzen Menschheit anstellt, so spielen 
historische Inschriften und sagenhafte Motive oft dieselbe Rolle wie frühe 
Kindheitseindrücke und Träume bei der Analyse eines Einzelmenschen. 
Können wir aus diesem vielgestaltigen Material wirkliche Tatsachen ab-
leiten? Wir werden Volk mit Volk, Inschrift mit Inschrift, Epos mit Stern-
karte, Geologie mit Sage vergleichen, bis wir die geschichtlichen 
Tatsachen daraus ableiten können. 
In einigen wenigen Fällen ist es nicht möglich, mit Sicherheit anzugeben, 
ob sich eine Aufzeichnung oder Überlieferung auf die eine oder andere 
Katastrophe im Laufe dieser langen Zeit bezieht; es ist auch möglich, daß 
in einigen Überlieferungen Elemente aus verschiedenen Zeiten mit-
einander verschmolzen sind. Für die abschließende Untersuchung ist es 
jedoch nicht so wesentlich, die Berichte einzelner Weltkatastrophen in 
jedem Fall scharf voneinander zu trennen. Wichtiger scheint es, nach-
zuweisen, erstens, daß es in geschichtlicher Zeit Naturkatastrophen von 
erdweitem Ausmaß gab, zweitens, daß diese Katastrophen durch außer-
irdische Ursachen ausgelöst wurden, und drittens, daß diese Ursachen im 
einzelnen bestimmt werden können. 
Solche Feststellungen führen zu zahllosen weiteren Folgerungen. Auf diese 
brauche ich hier nicht weiter einzugehen, da ich mich im Schlußwort mit 
ihnen befasse. 
Einige Leute haben das Manuskript dieses Buches gelesen und wertvolle 
Anregungen und Hinweise gegeben. Es sind dies in zeitlicher Reihenfolge: 
Dr. Horace M. Kallen, früherer Dekan der Graduate Faculty an der New 
School for Social Research in New York; John J. O'Neill, wissen-
schaftlicher Schriftleiter der New York Herald-Tribune; James Putnam, 
Redakteur der Macmillan Company; Clifton Fadiman, Kritiker und 
Kommentator; Gordon A. Atwater, Vorstand und Kurator des Hayden 
Planetariums des American Museum of Natural History in New York. 
Ihnen allen bin ich zu Dank verpflichtet, aber ich allein bin für Form und 
Inhalt verantwortlich. 
Mancher Autor hat sein Buch seiner Frau gewidmet oder sie im Vorwort 
erwähnt. Mir erschien dies immer etwas aufdringlich, aber nun dieses Werk 
veröffentlicht wird, käme ich mir doch recht undankbar vor, wenn ich ver-
schwiege, daß meine Frau Elisheva fast so viel Zeit am Schreibtisch damit 
verbrachte wie ich. Ich widme ihr dieses Buch. 



 10

Die Jahre, in denen Zeitalter im Chaos und Welten im Zusammenstoß 
geschrieben wurden, waren Jahre einer von Menschen ausgelösten Welt-
katastrophe – eines Krieges, der zu Lande, zur See und in der Luft aus-
getragen wurde. In dieser Zeit lernte der Mensch ein paar von den Bau-
steinen des Universums auseinanderzunehmen – die Uran-Atome. Sollte er 
eines Tages das Problem lösen, die Atome der Erdkruste, des Wassers oder 
der Luft zu spalten oder zu vereinen, so könnte er dabei wohl zufällig eine 
Kettenreaktion auslösen und diesen Planeten für immer aus dem Kampf 
ums Dasein unter den Himmelskörpern ausschalten. 
 
New York, September 1949                 Immanuel Velikovsky



 11

INHALT 
 

 
 

Vorwort ..................................................................................................................       7 
 
 

EINFÜHRUNG 
 
 
Kapitel 1  ................................................................................................................    17 

In einem unermeßlichen Weltenraum • Die Himmelsharmonie • Der 
Ursprung des Planetensystems • Der Ursprung der Kometen. 
 

Kapitel 2  ................................................................................................................    31 
Der Planet Erde •  Eiszeiten • Die Mammuts • Die Eiszeit und die 
Urgeschichte des Menschen • Die Weltalter • Die Sonnen-Zeitalter. 

 
Erster Teil 

 
VENUS 

 
Kapitel 1  ................................................................................................................    55 

Eine ganz unglaubliche Geschichte • Auf der anderen Seite des Ozeans 
 
Kapitel 2  ................................................................................................................    63 

Zweiundfünfzig Jahre früher • Die rote Welt • Der Steinhagel • Erdöl • Die 
Finsternis • Erdbeben • Dreizehn. 

 
Kapitel 3  ................................................................................................................    83 

Der Orkan • Die Flut • Der Kampf am Himmel • Der Komet Typhon • Der 
Funke • Der eingestürzte Himmel. 

 
Kapitel 4..................................................................................................................  107 

Brodelnde Erde, brodelndes Meer • Berg Sinai • Theophanie • Der Kaiser 
Yahou. 

 
Kapitel 5   ...............................................................................................................  121 

Ost und West • Die Vertauschung der Magnetpole • Die verschobenen 
Himmelsrichtungen • Veränderungen von Tageslauf und Jahreszeiten. 

 
Kapitel 6 .................................................................................................................  141 

Der Schatten des Todes • Ambrosia • Ströme von Milch und Honig • 
Jericho 

 
Kapitel 7..................................................................................................................  157 

Steine, die in Lüften schweben • Phaëthon • Atlantis • Die Fluten des 
Deukalion und Ogyges. 



 12

Kapitel 8  ................................................................................................................  169 
Die Zweiundfünfzig-Jahr-Rechnung • Jubeljahr • Die Geburt der Venus • Der 
flammende Stern • Das Vier-Planeten-System • Einer der Planeten ist ein 
Komet • Der Komet Venus. 

 
Kapitel 9 .................................................................................................................. 185 

Pallas Athene • Zeus und Athene • Verehrung des Morgensterns • Die Heilige 
Kuh • Baal-Zevuv (Beelzebub) • Venus im Volksglauben der Indianer. 

 
Kapitel 10 ................................................................................................................ 211 

Die synodische Umlaufzeit der Venus • Die unregelmäßige Bewegung der 
Venus • Venus wird zum Morgenstern. 

 
Zweiter Teil  

 
MARS 

 
Kapitel 1   ...............................................................................................................  223 

Amos • Das Jahr 747 v. Chr. • Jesaia • Die argivischen Tyrannen • Wiederum 
Jesaia • Maimonides und Spinoza, die Exegeten. 

 
Kapitel 2....................................................................................................................243 

Das Jahr 687 v. Chr. • Ignis e Coelo • Der 23. März • Die Verehrung des Mars 
• Mars hebt die Erde aus ihren Angeln. 

 
Kapitel 3................................................................................................................... 261 

Warum änderten Mars und Venus ihre Bahnen? • Wann wurde die Ilias ge-
schaffen? • Huitzilopochtli • Tao • Yuddha • Das Bundahish • Der gefallene 
Luzifer. 

 
Kapitel 4 .................................................................................................................  277 

Der Schwertgott  •  Fenris-Wolf  •   Schwert-Zeit, Wolfs-Zeit  •  Synodos  •  
Der Mauerstürmer. 

 
Kapitel 5 .................................................................................................................  295 

Die Rosse des Mars • Die Schrecklichen • Himmlische Musterstücke • Die 
Erzengel • Planetenverehrung in Judäa im 7. Jahrhundert. 

 
Kapitel 6..................................................................................................................  315 

Kollektiver Erinnerungsverlust • Volkssagen • Ur-Vorstellungen der Völker-
seele • Himmelsschauspiel • Die subjektive Darstellung der Ereignisse und 
ihre Echtheit. 

 
Kapitel 7  ................................................................................................................  331 

Entwurzelte Pole • Tempel und Obelisken • Die Sonnenuhr • Die Wasseruhr • 
Eine Hemisphäre wandert südwärts. 

 
Kapitel 8  ................................................................................................................. 349 

Das Jahr von 360 Tagen • Gestörte Monate • Jahre mit zehn Monaten • Die 
Kalenderreform. 



 13

 
Kapitel 9 .................................................................................................................. 377 

Der Mond und seine Krater • Der Planet Mars • Die Lufthülle des Mars • Das 
Wärmegleichgewicht des Mars • Die Gashülle der Venus • Das Wärmegleich-
gewicht der Venus • Ende. 

 
NACHWORT  

 
Vor weiteren Problemen .......................................................................................... 393 
 



 14

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EINFÜHRUNG 



 15

 



 16

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17

Kapitel 1 
 

IN EINEM UNERMESSLICHEN WELTENRAUM 
 

Quota pars operis tanti 
nobis committitur. 
Seneca 

 
In einem unermeßlichen Weltenraum kreist eine kleine Kugel um einen 
Stern, als dritte der Reihe Merkur, Venus, Erde in der Planetenfamilie. Sie 
besteht aus einem festen Kern, dessen Oberfläche größtenteils mit 
Flüssigkeit bedeckt ist, und hat eine Gashülle. Lebewesen bevölkern die 
Flüssigkeit, andere Lebewesen fliegen in dem Gas umher, und wieder 
andere kriechen oder gehen auf dem Grunde dieses Gas-Meeres. Der 
Mensch, ein aufrecht einhergehendes Wesen, dünkt sich Herr der Schöp-
fung. Er empfand dies, lange bevor er aus eigenem Antrieb darauf kam, 
auf metallenen Schwingen den Erdball zu umfliegen. Er wähnte sich den 
Göttern gleich, noch lange bevor er seinesgleichen auf der anderen Seite 
dieser Erde ansprechen konnte. Heute vermag er die Kleinwelt im Wasser-
tropfen wie die Elemente in den Sternen wahrzunehmen. Er kennt die 
Gesetze, die die lebende Zelle mit ihren Chromosomen regieren, ebenso 
wie die Gesetze des Makrokosmos von Sonne, Mond, Planeten und 
Sternen. Er nimmt an, daß die Gravitation es ist, die die Planeten in ihrem 
Gefüge untereinander, die Menschen und Tiere auf ihrer Erdkugel, das 
Meer in seinen Grenzen hält. Millionen und aber Millionen Jahre lang 
kreisten, wie er meint, die Planeten mit ihren Monden auf denselben 
Bahnen, und in diesen Äonen sei der Mensch selbst aus einem einzelligen 
Infusorium die ganze lange Stufenleiter hinaufgestiegen bis zu seiner 
Stellung als Homo sapiens. 
Ist nun das Wissen des Menschen nahezu vollständig? Sind nur noch 
einige Schritte nötig, um das Universum zu erobern – um die Atomenergie 
freizumachen (was, seit diese Seiten geschrieben wurden, schon 
verwirklicht ist), um die Vererbung zu lenken, die Verbindung mit anderen 
Planeten aufzunehmen und in Erfahrung zu bringen, ob auch sie 
Lebewesen beherbergen? 
Hier beginnt Homo Ignoramus! Der Mensch weiß weder, was Leben ist, 
noch wie es zustandekam und ob es aus anorganischer Substanz entstanden 
ist. Er weiß nicht, ob es auf den anderen Planeten unserer Sonne oder auf



 18

den Planeten anderer Sonnen Leben gibt, und – gesetzt den Fall, es sei 
so –, ob die Lebensformen den irdischen, uns selber einbegriffen, ähneln.  
Er weiß nicht, wie unser Sonnensystem entstanden ist, obwohl er eine 
Anzahl Hypothesen darüber aufgestellt hat. Er weiß nur, daß es vor 
Milliarden Jahren geschaffen wurde. Er weiß nicht, was diese geheimnis-
volle Kraft der Gravitation eigentlich ist, die ihn – und seine Mitmenschen 
auf der anderen Seite des Planeten – mit den Füßen am Boden hält, ob-
gleich er diese Erscheinung als das Gesetz aller Gesetze betrachtet. Er 
weiß nicht, wie die Erde zehn Kilometer unter seinen Füßen ausschaut; er 
weiß nicht, wie die Berge entstanden sind oder was die Kontinente 
auftauchen ließ, obwohl er auch darüber Hypothesen aufstellt; und er 
weiß nichts über die Herkunft des Erdöls – nichts außer Hypothesen. Er 
weiß auch nicht, warum – wie er vermutet – jüngst noch eine dicke 
Gletscherdecke auf dem größten Teil Europas und Nordamerikas lastete, 
oder wie jenseits des Polarkreises jemals Palmen wachsen konnten. Er 
weiß weder, wie es dazu kam, daß die Inlandseen der alten und der neuen 
Welt heute von ein und derselben Tierwelt bevölkert sind, noch weiß er, 
woher das Salz im Meere kommt. Obwohl dem Menschen bekannt ist, daß 
er Millionen Jahre lang auf diesem Planeten gelebt hat, findet er eine 
geschriebene Geschichte nur für einige tausend Jahre vor, und selbst diese 
wenigen tausend Jahre sind keineswegs ausreichend erforscht. Warum 
ging die Bronzezeit der Eisenzeit voraus, obwohl doch das Eisen viel 
weiter in der Welt verbreitet und seine Herstellung einfacher ist als die 
jener Legierung von Kupfer und Zinn? Mit welchen mechanischen 
Hilfsmitteln wurden Bauwerke aus ungeheuren Blöcken auf den hohen 
Bergen der Anden errichtet? 
Wie kam es, daß die Legende von der Sintflut in allen Ländern der Erde 
entstanden ist? Liegt irgendein vollentsprechender Sinn in dem Ausdruck 
„vorsintflutlich“? Aus welchen Erlebnissen erwuchsen die 
eschatologischen Vorstellungsbilder vom Weltende? 
In diesem Werk, dessen ersten Teil das vorliegende Buch darstellt, wird 
auf einige dieser Fragen eine Antwort erteilt werden, aber nur unter gleich-
zeitiger Aufgabe gewisser Prinzipien, die gegenwärtig als geheiligte wissen-
schaftliche Gesetze gelten – daß das Sonnensystem in seiner heutigen Ver-
fassung Millionen von Jahren alt sei, daß die Erde immer auf derselben 
Bahn kreiste –, mit allem, was dies für die Entwicklungslehre bedeutet. 



 19

Die Himmelsharmonie 
 
 
Die Sonne geht im Osten auf und im Westen unter. Ein Tag hat 24 
Stunden. Ein Jahr besteht aus 365 Tagen, 5 Stunden und 49 Minuten. Der 
Mond kreist um die Erde und wechselt dabei seine Phasen – zunehmender 
Mond, Vollmond, abnehmender Mond. Die Erdachse zeigt in Richtung auf 
den Polarstern; auf den Winter folgen Frühling, Sommer und Herbst. Dies 
sind allgemein bekannte Tatsachen. Aber sind es auch unveränderliche 
Gesetze? Muß es so auf immer und ewig sein? Ist es immer so gewesen?  
Die Sonne hat 9 Planeten. Der Merkur hat keine Satelliten, die Venus hat 
keine Satelliten, die Erde hat einen Mond. Der Mars hat zwei winzige 
Trabanten, bloße Gesteinsbrocken, und einer von ihnen vollendet seinen 
Monat, noch ehe ein Marstag endet. Jupiter hat 11 Monde – mit 11 ver-
schiedenen Monaten – Saturn hat 9 Monde, Uranus hat 5 Monde1 und 
Pluto keinen2. War es immer so? Wird es so auf ewig bleiben?  
Die Sonne rotiert in östlicher Richtung. Alle Planeten durchlaufen ihre 
Bahnen um die Sonne in der gleichen Richtung, d. h. von Norden gesehen 
gegen den Uhrzeigersinn. Auch die meisten ihrer Monde kreisen gleich-
läufig, d. h. gegen den Uhrzeigersinn, aber es gibt einige wenige, die rück-
läufig sind, d. h. in der umgekehrten Richtung kreisen.  
Keine Umlaufbahn bildet einen genauen Kreis; es gibt keine Regelmäßig-
keit in der exzentrischen Anordnung der Planetenbahnen; jede der Bahn-
ellipsen biegt nach einer anderen Richtung. Vermutlich, wenn auch nicht 
mit Sicherheit bestimmt, kehrt der Merkur der Sonne dauernd dieselbe 
Seite zu, so wie das zwischen Mond und Erde der Fall ist. Die Ergebnisse, 
die verschiedene Beobachtungsmethoden bei der Venus erbracht haben, 
sind widersprechend; es ist nicht bekannt, ob sich die Venus so langsam 
dreht, daß ihr Tag von gleicher Länge wie ihr Jahr ist, oder ob sie sich so 
schnell dreht, daß ihre Nachtseite gar nicht erst abkühlen kann. Der Mars 
dreht sich (im Mittel) in 24 Stunden, 37 Minuten, 22,6 Sekunden einmal 
um sich selbst, eine Periode, die unserem Erdentag vergleichbar ist. Der 
Jupiter, der an Volumen die Erde um das 1300fache übertrifft, vollendet 
eine Umdrehung in dem kurzen Zeitraum von 9 Stunden und 50 Minuten. 
Was verursacht diese Verschiedenartigkeit? Es ist kein Gesetz, daß ein 
                                                   
1 Der fünfte Satellit des Uranus wurde 1948 entdeckt. 
2 Es ist möglich, daß infolge der großen Entfernungen von der Erde kleinere Satelliten von 
Neptun und Pluto noch unentdeckt geblieben sind. (Bei Druck dieses Buches wurde von G. 
P. Kuiper ein weiterer Neptun-Mond entdeckt.) 
 



 20

Planet sich drehen oder Tag und Nacht haben muß; noch viel weniger, daß 
Tag und Nacht auf ihm alle 24 Stunden wiederkehren müssen.  
Wenn sich Pluto von Osten nach Westen dreht3, so geht auf ihm die Sonne 
im Westen auf. Auf dem Uranus geht die Sonne weder im Osten noch im 
Westen auf oder unter. Es ist demnach kein Gesetz, daß ein Planet des 
Sonnensystems sich von Westen nach Osten drehen und die Sonne im 
Osten aufgehen muß. 
Der Äquator der Erde ist gegenüber der Ebene der Ekliptik um einen 
Winkel von 23,5° geneigt; dies ruft den Wechsel der Jahreszeiten während 
des jährlichen Umlaufes um die Sonne hervor. Die Achsen anderer 
Planeten weisen in scheinbar wahllos verschiedene Richtungen. Es ist also 
kein für alle Planeten allgemein gültiges Gesetz, daß Winter auf Herbst 
und Sommer auf Frühling folgen müßten. 
Die Achse des Uranus liegt fast in seiner Bahnebene4; beinahe 20 Jahre 
lang ist die eine seiner Polarregionen die wärmste Zone des Planeten. 
Dann senkt sich langsam die Nacht herab, und 20 Jahre später tritt der 
andere Pol für eine gleich lange Zeit in die heiße Zone ein. 
Der Mond hat keine Atmosphäre. Ob der Merkur eine Atmosphäre hat, 
weiß man nicht. Die Venus ist von dichten Wolken verdeckt, die jedoch 
nicht aus Wasserdampf bestehen. Die Mars-Atmosphäre ist durchsichtig, 
aber fast ganz ohne Sauerstoff oder Wasserdampf, und ihre Zusammen-
setzung ist unbekannt. Jupiter und Saturn besitzen Gashüllen, aber man 
weiß nicht, ob sie feste Kerne haben. Es ist also kein allgemeingültiges 
Gesetz, daß ein Planet eine Atmosphäre oder Wasser haben müsse.  
Das Volumen des Mars beträgt nur ein Siebtel des Erdvolumens; Jupiter 
als der nächste Planet ist etwa 8750 mal so groß wie der Mars. Es gibt 
keinerlei Regelmäßigkeit oder innere Beziehungen zwischen der Größe der 
Planeten und ihrer Stellung im Planetensystem.  
Auf dem Mars sieht man „Kanäle“ und Polkappen; auf dem Mond erkennt 
man Krater; die Erde hat widerspiegelnde Ozeane; die Venus hat 
hellscheinende Wolken; Jupiter hat Streifenzonen und einen roten Fleck; 
Saturn hat Ringe. 
Die Himmelsharmonie umfaßt Körper verschiedener Größe, verschiedener 
Form, verschiedener Umdrehungsgeschwindigkeit, mit verschieden 
gerichteten Drehachsen und Rotationsrichtungen, verschieden zusammen-
gesetzten – oder überhaupt keinen – Atmosphärenhüllen, mit einer unter-
schiedlichen Zahl – oder auch gar keinen – Monden, und mit Satelliten, die 
                                                   
3 G. Gamow, Biography of the Earth (1941), S. 24. 
4 Der Äquator des Uranus ist gegen seine Bahnebene um einen Winkel von 82° geneigt. 



 21

in der einen oder der anderen Richtung umlaufen.  
So scheint es denn ein reiner Zufall, daß die Erde einen Mond hat, daß es 
Tag und Nacht bei uns gibt, und daß beide zusammen 24 Stunden aus-
machen, daß Jahreszeiten einander folgen, daß wir Meere und Wasser, 
eine Atmosphäre und Sauerstoff haben, und wohl auch, daß unser Planet 
zwischen Venus einerseits und Mars andererseits eingereiht ist. 

 
Der Ursprung des Planetensystems 

 
Alle Theorien über den Ursprung des Planetensystems und die Triebkräfte, 
welche die Bewegung der einzelnen Planeten in Gang halten, gehen auf 
die Gravitationstheorie und die Himmelsmechanik Newtons zurück. Die 
Sonne zieht die Planeten an, und gäbe es nicht noch eine weitere Kraft, so 
würden sie in die Sonne stürzen. Auf jeden Planeten wirkt jedoch noch 
eine Antriebskraft, die ihn in einer der Sonne abgewandten Richtung 
weitertreibt, und aus diesem Zusammenwirken entsteht eine Planetenbahn. 
In entsprechender Weise ist ein Mond oder Satellit einer Kraft unter-
worfen, die ihn von seinem Zentralkörper weg weitertreibt, aber die An-
ziehungskraft des Zentralkörpers krümmt die Bahn, die der Satellit ohne 
diese Einwirkung verfolgen würde, und diese beiden Kräfte zusammen 
formen die Satelliten-Bahn. Newton setzte eine Massenträgheit voraus, 
eine den Planeten und Satelliten erteilte Beharrlichkeit der Bewegung, aber 
er erklärte nicht, wie oder wann der erste Anstoß zu dieser Bewegung 
erfolgt sein sollte5. 
Die Theorie über den Ursprung des Planetensystems, die das ganze neun-
zehnte Jahrhundert beherrschte, war von dem Theologen Swedenborg und 
dem Philosophen Kant aufgestellt und von Laplace6 in eine wissen-
schaftliche Form gebracht, wenn auch nicht quantitativ untersucht worden. 
Kurz zusammengefaßt, stellt sie sich folgendermaßen dar:  
Vor Hunderten von Millionen Jahren war die Sonne nebelartig und sehr 
groß, und ihre Form ähnelte einer Scheibe. Diese Scheibe reichte so weit 
wie die gesamte Umlaufbahn des äußersten Planeten und drehte sich um 
ihren Mittelpunkt. Unter der zusammendrückenden Wirkung der Gravi-
tation formte sich im Mittelpunkt der Scheibe eine kugelförmige Sonne. 

                                                   
5 Isaac Newton, Principia (Mathematische Grundbegriffe) (1686) Buch III. 
6 P. S. Laplace, Exposition du Système du Monde (1796). 



 22

 
Infolge der Rotationsbewegung des Nebels war gleichzeitig eine Zentri-
fugalkraft wirksam; der mehr an der Außenseite gelegene Teil der Materie 
widerstand der auf den Mittelpunkt gerichteten zusammendrückenden 
Kraft, löste sich in Ringen ab und ballte sich dann zu Kugeln, auf diese 
Weise die Planeten formend. Mit anderen Worten: Infolge der Schrump-
fung löste sich Materie von der rotierenden Sonnenscheibe los, und Teile 
dieser Sonnenmaterie bildeten sich zu Planeten aus. Die Ebene, in der die 
Planeten umlaufen, ist die Äquatorebene der Sonne.  
Diese Theorie gilt heute als unbefriedigend. Unter den Einwänden treten 
vor allem drei hervor: Erstens konnte die achsiale Umdrehungsgeschwin-
digkeit der Sonne zur Zeit der Entstehung des Planetensystems nicht aus-
reichen, um Randstreifen von Materie sich ablösen zu lassen; aber selbst 
wenn sie sich abgelöst hätten, würden sie sich nicht zu Kugeln zusammen-
geballt haben. Zweitens erklärt die Laplacesche Theorie nicht, warum die 
Winkelgeschwindigkeiten der Tagesumdrehung und des Jahresumlaufes 
der Planeten größer sind, als die Sonne ihnen mitgeteilt haben könnte. 
Drittens bleibt die Frage offen, warum einige der Satelliten rückläufig 
kreisen, d. h. in einer den meisten Gliedern des Sonnensystems entgegen-
gesetzten Richtung. 
„Es scheint klar erwiesen, daß ein Planetensystem nicht einfach infolge der 
Sonnenrotation entstehen kann, welche Beschaffenheit auch immer wir 
einer urtümlichen Sonne zuschreiben. Wenn eine allein im Raum 
rotierende Sonne nicht aus sich heraus in der Lage ist, die Schar der 
Planeten und Satelliten hervorzubringen, dann erweist es sich als 
notwendig, die Anwesenheit und Mithilfe eines zweiten Himmelskörpers 
anzurufen. Damit werden wir direkt auf die Gezeitenhypothese geführt.“7 

Die Gezeitenhypothese, in ihrer ursprünglichen Fassung auch Planetesi-
mal-Theorie8 genannt, nimmt an, daß ein anderer Stern nahe an der Sonne 
vorüberging. Eine ungeheure Flutschwellung aus Materie wölbte sich von 
der Sonnenoberfläche auf den vorüberziehenden Stern zu, wurde vom 
Sonnenkörper losgerissen, blieb aber in ihrem Bereich und bildete so das 
Ausgangsmaterial für den Bau der Planeten. Nach der Planetesimal-
Theorie zerfiel diese herausgerissene Masse in kleinere Teile, die sich im 
Raum erhärteten. Einige wurden aus dem Sonnensystem herausge-
                                                   
7 James H.Jeans, Astronomy and Cosmogony (1929), S. 409. 
8 Die Planetbildner-Hypothese (planetesimal hypothesis) wurde von T. C. Chamberlin und 
F. R. Moulton entwickelt. [Sie erklärt die Entstehung der Planeten auf dem Umweg über die 
aus der Sonnenmasse abgelösten Planetenbildner.] 
 



 23

schleudert, andere stürzten in die Sonne zurück, aber der Rest bewegte 
sich im Kreise um die Sonne, von ihrer Anziehungskraft gehalten. 
Während sie so auf langgestreckten Bahnen um die Sonne wirbelten, 
ballten sie sich allmählich zusammen, rundeten als Folge gegenseitiger 
Zusammenstöße ihre Bahnen aus und nahmen schließlich die Form von 
Planeten und deren Satelliten an. 
Die eigentliche Gezeitenhypothese9 läßt nun die aus der Sonne heraus-
gerissene Materie nicht erst auseinanderfliegen, um sie nachher wieder zu 
vereinigen; ihr zufolge zerbrach der Flutberg vielmehr in einige wenige 
Stücke, die sich ziemlich schnell aus dem gasförmigen in den flüssigen 
und schließlich in den festen Zustand verwandelten. Zur Stützung dieser 
Theorie wurde angeführt, daß eine solche Flutbeule nach dem Ausein-
anderbersten in eine Anzahl „Tropfen“ wahrscheinlich die größten 
„Tropfen“ aus ihrem mittleren Teil aufbauen würde, die kleineren dagegen 
aus ihrer Wurzel (nahe der Sonne) und aus ihrem Ende (am weitesten von 
der Sonne weg). Tatsächlich ist der Merkur, der Sonne am nächsten, ein 
kleiner Planet. Die Venus ist größer als der Merkur, die Erde ist ein wenig 
größer als die Venus, und der Jupiter ist – der Masse nach – 320mal so 
groß wie die Erde. Der Saturn ist dann wieder etwas kleiner als Jupiter, 
während Uranus und Neptun, obwohl an sich auch große Planeten, 
wiederum noch kleiner als Saturn sind. Pluto schließlich ist wieder ganz so 
klein wie Merkur. 
Die erste Schwierigkeit der Gezeitenhypothese liegt gerade in dem Punkt, 
den sie als ihr Hauptargument vorbringt, nämlich in der Masse der 
Planeten. Zwischen Erde und Jupiter kreist der Mars, ein kleiner Planet mit 
nur einem Zehntel der Erdmasse, während theoretisch an dieser Stelle ein 
Planet von der zehn- bis fünfzigfachen Größe der Erde zu erwarten wäre. 
Dazu ist auch der Neptun größer und nicht kleiner als der Uranus. 
Eine weitere Schwierigkeit stellt das angeblich seltene Vorkommen einer 
solchen Begegnung zweier Sterne dar. Einer der Vertreter der Gezeiten-
hypothese schätzte den Wahrscheinlichkeitsgrad eines solchen Ereignisses 
folgendermaßen: 
„Als ungefähre Schätzung dürfen wir annehmen, daß ein Stern etwa alle 
5.000.000.000.000.000.000 Jahre die Aussicht hat, ein Planetensystem zu 
bilden.“ Da aber die Lebensdauer eines Sternes wesentlich kürzer als diese 

                                                   
9 Die Gezeitenhypothese (tidal theory) wurde von J. H. Jeans und H. Jeffreys entwickelt. 
[Sie heißt im deutschen Fachschrifttum auch „Zweistern-Hypothese“.] 
 
 



 24

Zahl ist, kann „nur etwa ein Stern unter 100.000 während seines ganzen 
Lebens ein Planetensystem gebildet haben.“ Im Milchstraßensystem mit 
seinen 100 Millionen Sternen „entstehen Planetensysteme mit einer 
Häufigkeit von etwa einmal je 5 Milliarden Jahre ... Unser eigenes System 
ist mit einem Alter in der Größenordnung von zwei Milliarden Jahren 
wahrscheinlich das jüngste innerhalb des gesamten galaktischen 
Sternsystems.“10 
Sowohl die Nebeltheorie* wie die Gezeitenhypothese betrachten die Pla-
neten als Abkömmlinge der Sonne, die Satelliten als Abkömmlinge der 
Planeten. 
Das Problem der Herkunft des Mondes ist für die Gezeitenhypothese als 
störend anzusehen. Da der Mond kleiner ist als die Erde, war hier der 
Prozeß des Abkühlens und Schrumpfens früher abgeschlossen, und die 
Mondvulkane hatten ihre Tätigkeit bereits eingestellt. Die Berechnung 
zeigt, daß der Mond ein geringeres spezifisches Gewicht hat als die Erde. 
Man nimmt deswegen an, daß der Mond aus der Oberflächenschicht des 
Erdkörpers gebildet wurde, die reich an dem leichten Silizium ist, während 
der Kern, und damit der größere Teil des Erdkörpers, aus schweren 
Metallen, vor allem aus Eisen, besteht. Diese Annahme setzt aber voraus, 
daß die Entstehung von Mond und Erde nicht gleichzeitig erfolgte; da die 
Erde aus abgeschleuderter Sonnenmaterie besteht, hatte sie einen 
Schichtungsprozeß durchzumachen, bei dem sich das Silizium an der 
Oberfläche und die schweren Metalle im Kern lagerten, bevor sich der 
Mond infolge eines neuen Ausbeulungsvorganges von der Erde löste. Dies 
würde aber zwei aufeinanderfolgende Vorgänge dieser Art in einem 
System bedeuten, wo doch bereits die Wahrscheinlichkeit nur eines 
solchen Ereignisses als äußerst gering gilt. Wenn es bei 100 Millionen 
Sternen einmal in 5 Milliarden Jahren vorkommt, daß ein Stern an einem 
anderen vorüberzieht, dann müssen zwei derartige Ereignisse bei ein und 
demselben Stern ganz unglaubhaft erscheinen. Mangels einer besseren 
Erklärung hat man daher angenommen, daß die Satelliten aus den Planeten 
beim ersten Passieren durch ihr Perihel durch die Anziehungskraft der 
Sonne herausgerissen wurden, als sie beim Kreisen an ihrer 
langgestreckten Bahnellipse in die Nähe der Sonne kamen. 
Auch die Umlaufbewegung der Satelliten um die Planeten stellt die be-
stehenden Weltschöpfungstheorien vor Schwierigkeiten. Laplace baute 
                                                   
10 Jeans, Astronomy and Cosmogony, S. 409. 
*  [Im deutschen Schrifttum auch „Rotationshypothese“.] 
 



 25

seine Theorie über den Ursprung des Sonnensystems auf der Annahme 
auf, daß alle Planeten und Satelliten in derselben Richtung umliefen. Er 
schrieb, daß die Achsendrehung der Sonne sowie die Bahnumläufe und 
Achsendrehungen der sechs Planeten, des Mondes, der Satelliten und der 
Saturnringe 43 Bewegungen darstellten, die alle in der gleichen Richtung 
erfolgen. „Durch eine Wahrscheinlichkeitsuntersuchung findet man, daß 
eine Wahrscheinlichkeit von mehr als 4 Milliarden zu 1 dafür spricht, daß 
diese Ordnung kein Zufallsergebnis ist; dieser Wahrscheinlichkeitsgrad ist 
beträchtlich größer, als der etwa der Realität historischer Ereignisse, an 
denen doch niemand einen Zweifel äußern würde.“11 Er schloß daraus, daß 
eine gemeinsame und ursprüngliche Ursache die Bewegungen der Planeten 
und Satelliten lenke. 
Seit den Zeiten Laplaces sind neue Glieder des Sonnensystems entdeckt 
worden. Heute wissen wir, daß zwar die Mehrheit der Satelliten in der-
selben Richtung kreist, in der auch die Planeten umlaufen und die Sonne 
sich dreht, jedoch die Monde des Uranus in einer Ebene kreisen, die 
senkrecht zur Bahnebene dieses Planeten liegt, und daß drei der elf 
Jupitermonde, einer der neun Saturnmonde und der eine Mond des Neptun 
rückläufig sind. Diese Tatsachen widerlegen das Hauptargument der 
Laplace'schen Theorie: ein rotierender Nebel konnte nicht Satelliten her-
vorbringen, die in zwei verschiedenen Richtungen umlaufen.  
Bei der Gezeitenhypothese hing die Richtung der Planetenbewegung von 
dem vorbeiziehenden Stern ab: er flog in der Ebene, in der nun die 
Planeten umlaufen, und in einer Richtung, die ihren Umlaufsinn von 
Westen nach Osten bestimmte. Warum sollten dann aber die Satelliten des 
Uranus senkrecht zu dieser Ebene kreisen, und einige Monde des Jupiter 
und Saturn gar in entgegengesetzten Richtungen? Dies kann die 
Gezeitenhypothese nicht erklären. 
Nach allen bestehenden Theorien muß die Winkelgeschwindigkeit des 
Umlaufs eines Satelliten geringer sein als die Rotationsgeschwindigkeit 
seines Zentralkörpers. Aber der innere Satellit des Mars läuft schneller um, 
als der Mars rotiert. 
Einige der Schwierigkeiten, denen sich sowohl die Rotationstheorie wie 
auch die Gezeitenhypothese gegenübersehen, gelten auch für eine andere 
Theorie, die in den letzten Jahren vorgetragen wurde12. Nach dieser 
                                                   
11 Laplace, Théorie analytique des probabilités (3. Ausg., 1820), S. LXI; vgl. H. Faye, Sur 
l'origine du Monde (1884), S. 131 f. 
12 Von Lyttleton und, unabhängig von ihm, von H. N. Russell. 
 
 



 26

Theorie wird angenommen, daß die Sonne der eine Partner eines Doppel-
sternsystems gewesen sei. Ein vorbeifliegender Stern habe den Begleiter 
der Sonne zerschmettert, und aus seinen Trümmern seien die Planeten ge-
bildet worden. In Weiterentwicklung dieser Hypothese wird angenommen, 
daß nur die großen Planeten aus diesen Trümmern aufgebaut wurden, 
während die kleinen, sogenannten erdähnlichen Planeten durch einen 
Ablösungsprozeß ihrerseits aus den großen entstanden.  
Die Geburt kleiner, fester Planeten aus den größeren gasförmigen wird 
gemutmaßt, um das unterschiedliche Verhältnis von Gewicht zu Volumen 
bei den großen und kleinen Planeten zu erklären; diese Theorie ist aber 
nicht in der Lage, den Unterschied in den spezifischen Gewichten der 
kleinen Planeten und ihrer Satelliten zu erklären. Der Mond ist aus der 
Erde durch einen Ablösungsvorgang entstanden; da aber das spezifische 
Gewicht des Mondes größer ist als das der großen Planeten und kleiner als 
das der Erde, so ließe es sich eher mit dieser Theorie vereinbaren, daß die 
Erde aus dem Monde trotz dessen Kleinheit entstanden wäre. Dies verwirrt 
die Beweisführung. 
Der Ursprung der Planeten und ihrer Satelliten bleibt ungeklärt. Die 
Theorien widersprechen sich nicht nur untereinander, sondern sind selbst 
voll innerer Widersprüche. „Wenn die Sonne nicht von Planeten begleitet 
wäre, würde es keine Schwierigkeiten bereitet haben, ihren Ursprung und 
ihre Entwicklung zu erklären.“13 

 
 

Der Ursprung der Kometen 
 

Die Rotations- und Gezeitentheorien bemühen sich, den Ursprung des 
Sonnensystems zu erklären, ohne aber die Kometen in diese Hypothesen 
einzuschließen. Von mehr als 60 Kometen weiß man endgültig, daß sie 
zum Sonnensystem gehören. Es sind dies die Kometen kurzer Umlaufzeit 
(weniger als 80 Jahre); sie durchlaufen langgestreckte Ellipsen und über-
schreiten bis auf einen einzigen nicht eine durch die Neptunbahn dar-
gestellte Grenzlinie. Man schätzt, daß neben diesen Kometen mit kurzer 
Umlaufzeit noch einige hunderttausend andere Kometen das Sonnen-
system passieren; jedoch ist nicht mit Sicherheit bekannt, ob sie regel-
mäßig wiederkehren. Nach gegenwärtigen Beobachtungen treten sie mit 
                                                   
13 Jeans, Astronomy and Cosmogony, S. 395. 
 
 



 27

einer ungefähren Häufigkeit von 500 im Jahrhundert auf und man nimmt 
an, daß sie eine durchschnittliche Umlaufzeit von Zehntausenden von 
Jahren haben. 
Man hat einige wenige Theorien über den Ursprung der Kometen vor-
gebracht, aber abgesehen von einem Versuch, Planetbildner in ihnen zu 
sehen, die keine ausreichend starke seitliche Ablenkung erfuhren, um eine 
kreisförmige Bahn einzuschlagen14, ist keine einzige Hypothese entwickelt 
worden, die den Ursprung des Sonnensystems in seiner Gesamtheit, mit 
seinen Planeten und Kometen erklärt; es kann aber keine kosmische 
Theorie Bestand haben, die sich ausschließlich auf das Problem der Pla-
neten oder auf das der Kometen beschränkt. 
Eine Theorie will in den Kometen vagabundierende Himmelskörper sehen, 
die aus dem interstellaren Raum auftauchen. Nachdem sie sich der Sonne 
genähert haben, schwenken sie auf einer offenen (parabolischen) Kurve 
ab. Fliegen sie dabei zufällig in der Nähe eines größeren Planeten vorbei, 
so können sie veranlaßt werden, ihre offenen Bahnkurven in Ellipsen zu 
ändern und auf diese Weise Kometen kurzer Umlauf zeit zu werden15. Das 
ist die Theorie über das Einfangen der Kometen: Wandernde Sterne langer 
Umlaufzeit werden in ihrer Bahn abgelenkt und werden so zu Kometen 
kurzer Umlauf zeit. Wie aber die Kometen langer Umlaufzeit entstanden 
sind, bleibt eine offene Frage. 
Die Kometen kurzer Umlauf Zeiten haben offenbar eine gewisse 
Beziehung zu den großen Planeten. Zwischen der Sonne und der 
Jupiterbahn bewegen sich ungefähr fünfzig Kometen; ihre Umlauf Zeiten 
liegen unter neun Jahren. Vier Kometen reichen bis zur Saturnbahn, zwei 
Kometen kreisen innerhalb der vom Uranus beschriebenen Bahn, und neun 
Kometen mit einer durchschnittlichen Periode von 71 Jahren bewegen sich 
                                                   
14 Ein Versuch, die Kometen im Rahmen der Planetbildner-Theorie als verstreute Trümmer 
aus einem großen Zusammenstoß zu erklären, wurde von T. C. Chamberlin in The Two 
Solar Families (1928) unternommen. 
15 Daß Planeten in der Lage sind, die Bahn eines Kometen zu verändern, ist nicht nur aus 
Beobachtungen bekannt, sondern ist sogar im voraus bestimmt worden. Im Jahre 1758 sagte 
Clairaut bei der ersten von Halley angekündigten Wiederkehr des Halleyschen Kometen 
eine Verzögerung von 618 Tagen voraus, weil er nahe an Jupiter und Saturn vorbeiziehen 
müßte. Er wurde tatsächlich fast genau um die vorausgesagte Zeit aufgehalten. In ähnlicher 
Weise wurden gelegentlich auch die Bahnen anderer Kometen verändert. Lexells Komet 
wurde 1767 durch Jupiter und 1770 durch die Erde gestört, d'Arests Komet im Jahre 1860 
und Wolfs Komet 1875 und 1922. Durch eine Begegnung mit Jupiter im Jahre 1886 änderte 
Brooks Komet seine Periode von 29 auf 7 Jahre; die Umlaufzeit des Jupiter wurde um nicht 
mehr als zwei oder drei Minuten, vielleicht noch um weniger verändert. 
 



 28

innerhalb der Neptunbahn. Alle zusammen stellen das System der 
Kometen kurzer Umlaufzeit in seiner gegenwärtig bekannten Form dar. Zu 
der letztgenannten Gruppe gehört der Halleysche Komet, der mit 76 Jahren 
die längste Umlaufperiode unter den Kometen kurzer Umlaufzeit hat. 
Dann klafft eine große Lücke, auf welche die Kometen folgen, die Tau-
sende von Jahren brauchen, um zur Sonne zurückzukehren – wenn sie 
überhaupt zurückkehren. 
Die räumliche Verteilung der Kometen kurzer Umlaufzeit legte den Ge-
danken nahe, daß sie von den großen Planeten „eingefangen“ worden 
seien. Für diese Theorie spricht die unmittelbare Beobachtung, daß Ko-
meten in ihrer Bahn durch die Planeten gestört werden.  
Eine andere Theorie geht davon aus, daß die Kometen ihren Ursprung 
in der Sonne hätten, aber auf andere Weise als es bei der Gezeitenhypo-
these für die Planetenentstehung gedacht war. Ungeheure Wirbel auf der 
Oberfläche der Sonne schleudern feurige Gase zu riesigen Protuberanzen 
empor, wie sie täglich beobachtet werden. Materie wird von der Sonne 
hinweggetrieben und kehrt wieder zur Sonne zurück. Man hat berechnet, 
daß, wenn die Geschwindigkeit des Ausstoßes 630 Kilometer pro Se-
kunde – die Grenzgeschwindigkeit für eine parabelförmig gekrümmte 
Bahn – überschritte, die Materie nicht zur Sonne zurückkehren, sondern 
einen Kometen langer Periode bilden würde. Später könnte dann die Bahn 
dieser ausgestoßenen Materie beim Passieren in der Nähe eines der 
größeren Planeten gestört und die Masse zu einem Kometen kurzer 
Periode werden. 
Es ist nie beobachtet worden, daß die Geburt eines Kometen auf diese 
Weise vor sich ginge, und die Wahrscheinlichkeit, daß explodierende 
Materie eine Geschwindigkeit von 630 Kilometern pro Sekunde erreichen 
sollte, ist äußerst gering. Man stellte daher die andere Vermutung an, daß 
die großen Planeten vor Millionen von Jahren, als die Aktivität ihrer 
Gasmasse noch lebhafter war, aus ihren eigenen Körpern Kometen aus-
stießen. Infolge der geringeren Anziehungskraft der Planeten ist in diesem 
Fall die zur Überwindung der Schwerkraft erforderliche Geschwindigkeit 
der ausgestoßenen Masse geringer als im Falle der Sonne. Man hat 
ausgerechnet, daß eine vom Jupiter mit einer Geschwindigkeit von 63 
Kilometern pro Sekunde abgeschleuderte Masse weggetrieben würde, 
beim Neptun bei einer fast nur ein Drittel so großen Geschwindigkeit. 
Diese Variante läßt die Frage nach dem Ursprung der Kometen langer 
Periode unberücksichtigt. Es wurde jedoch eine Erklärung vorgebracht, 



 29

wonach die großen Planeten die Kometen, die in ihrer Nähe vorbeifliegen, 
aus ihren kurzen Bahnen in langgestreckte abdrängen oder sie gar völlig 
aus dem Sonnensystem hinaustreiben. 
Wenn Kometen nahe an der Sonne vorbeiziehen, schicken sie einen 
Schweif aus. Man nimmt an, daß die Materie des Schweifes nicht in den 
Kopf des Kometen zurückkehrt, sondern sich im Raum zerstreut. Dem-
zufolge müssen Kometen in ihrer Gestalt als leuchtende Körper eine be-
schränkte Lebenszeit haben. Wenn der Halleysche Komet seit den Tagen 
des späten Präcambriums unverändert seine Bahn gezogen wäre, so müßte 
er „acht Millionen Schweife gebildet und wieder verloren haben, und das 
erscheint unwahrscheinlich“16. Wenn sich Kometen derart aufbrauchen, 
dann muß ihre Zahl im Sonnensystem dauernd abnehmen, und kein Komet 
kurzer Periode könnte seit geologischen Zeiten seinen Schweif bewahrt 
haben. 
Da es aber viele leuchtende Kometen kurzer Periode gibt, so müssen sie zu 
einer Zeit entstanden oder eingefangen worden sein, als die anderen 
Körper des Systems, die Planeten mit ihren Satelliten, schon an ihrem 
Platz waren. Nach einer Theorie soll das Sonnensystem einmal einen 
Nebel durchlaufen und dabei seine Kometen aufgenommen haben. Hat die 
Sonne die Planeten durch Schrumpfung oder Gezeitenwirkung und die 
Kometen durch Explosionen aus sich erzeugt? Sind die Kometen aus dem 
interstellaren Raum gekommen und von den großen Planeten in das 
Sonnensystem eingefangen worden? Haben die großen Planeten die 
kleinen durch einen Abspaltungsvorgang erzeugt, oder haben sie die kurz-
periodischen Kometen aus ihrer Masse ausgestoßen?  
Wir können zugegebenermaßen die Wahrheit über den Ursprung des 
Planeten- und des Kometensystems vor Milliarden von Jahren nicht wis-
sen. „Dem Problem des Ursprungs und der Entwicklung unseres Sonnen-
systems hängt das Etikett ,spekulativ’ an. Man sagt oft, daß wir recht-
mäßigerweise zu keiner Vorstellung über seine Entstehung gelangen 
können, da wir nun einmal nicht dabeigewesen sind.“17 Vermutlich ist das 
äußerste, was man tun kann, um etwas über die Vergangenheit zu erfahren, 
daß man einen Planeten erforscht – den unter unseren Füßen, um dann 
durch Rückschluß die Ergebnisse auf die anderen Körper des 
Sonnensystems anzuwenden. 
                                                   
16 H. N. Russell, The Solar System and its Origin (1935), S. 40. 
17 Harold  Jeffreys,  The Origin of the Solar System, in:   Internal Constitution  of the Earth, 
B. Gutenberg ed. 1939. 
 
 



 30

 
 
 
 



 31

 
Kapitel 2 

 
 
 

DER PLANET ERDE 
 
 
 
 

Der Planet Erde hat eine steinige Schale, die Lithosphäre; sie besteht aus 
Glutgestein, wie Granit und Basalt, und aus dem obenaufliegendem Sedi-
mentgestein. Das Glutgestein stellt die ursprüngliche Erdkruste dar, wäh-
rend das Sedimentgestein vom Wasser abgelagert wurde. Die innere 
Zusammensetzung der Erde ist nicht bekannt. Die Ausbreitung der 
Erdbebenwellen stützt die Annahme, daß die Schale der Erde über 3000 
Kilometer stark ist, während auf Grund der Gravitationswirkung der 
Gebirgsmassen (der Theorie der Isostasie) die Dicke der Schale auf nur 
100 Kilometer zu schätzen wäre. 
Die Anwesenheit von Eisen in der Schale, sowie die Wanderung schwerer 
Metalle aus dem Kern in die Schale hinein sind nicht genügend erklärt. 
Um den Kern zu verlassen, hätten die Metalle durch Explosionen aus-
gestoßen werden müssen, und damit sie überall in der Schale verteilt 
steckenblieben, hätte auf die Explosion unmittelbar eine Abkühlung folgen 
müssen. 
Wenn der Planet am Anfang ein heißes Gemisch von Elementen gewesen 
wäre, wie sowohl die Rotationstheorie als auch die Gezeitenhypothese 
annehmen, dann wäre das Eisen der Erdkugel oxydiert und hätte allen 
verfügbaren Sauerstoff gebunden. Aus irgendeinem unbekannten Grund 
geschah dies jedoch nicht, und so ist die Anwesenheit von Sauerstoff in 
der Erdatmosphäre unerklärt. 
Das Wasser der Meere enthält einen großen Anteil löslichen Chlor-
natriums, gewöhnliches Kochsalz. Das Natrium könnte vom Regen aus-
gewaschenem Gestein entstammen; aber Gestein ist arm an Chlor, und das 
Verhältnis von Natrium und Chlor im Meerwasser setzte das fünfzigfache 
des tatsächlichen Chlorgehalts im Gestein voraus.  
Die tiefen Schichten des Glutgesteines enthalten keine Anzeichen fossilen 
Lebens. In den Sedimentgesteinen dagegen finden sich die Skelette von 
See- und Landtieren eingebettet, oft in vielen Schichten übereinander. 
Nicht selten findet man, daß Glutgestein in das Sedimentgestein hineinragt



 32

oder es gar in großen Schichten überlagert; daraus muß man auf hinterein-
anderfolgende Eruptionen des Glutgesteins schließen, das zu einer Zeit 
erhitzt und geschmolzen wurde, als es schon Leben auf der Erde gab.  
Auf Schichten, die keinerlei Zeichen fossilen Lebens zeigen, lagern 
Schichten, die Muscheln enthalten, wobei die Muscheln mitunter so 
zahlreich sind, daß sie die gesamte Masse des Gesteins ausmachen. Oft 
findet man sie in dem härtesten Gestein. Höhere Schichten enthalten die 
Skelette von Landtieren, oft ausgestorbener Arten, und nicht selten lagern 
über diesen Schichten mit den Überbleibseln von Landtieren Schichten mit 
Meeres-Fauna. Die verschiedenen Tierarten, ja selbst die Gattungen 
ändern sich mit den Schichten. Oft nehmen die Schichten eine schräge 
Lage ein, so daß sie manchmal fast senkrecht stehen. Häufig sind sie 
verworfen und auf alle mögliche Weise übereinandergestürzt. 
Cuvier (1769-1832), der Begründer der Paläontologie der Vertebraten, mit 
anderen Worten, der Wissenschaft von den versteinerten Überresten der 
Wirbeltiere von den Fischen bis zum Menschen, war tief beeindruckt 
durch das Bild, wie es die Schichtenfolge der Erde bietet.  
„Wenn der Reisende die fruchtbaren Ebenen durchstreift, in welchen 
ruhige Gewässer durch ihren regelmäßigen Lauf eine üppige Vegetation 
unterhalten, und deren Boden von zahlreichen Menschen bewohnt, mit 
blühenden Dörfern, mit reichen Städten, mit prächtigen Denkmälern ge-
schmückt ist, und die Greuel des Krieges und die Unterdrückungen der 
Mächtigen nie erfahren hat, so wird er sich nicht leicht versucht fühlen zu 
glauben, daß auch die Natur ihre innerlichen Kriege gehabt habe und die 
Oberfläche der Erde durch eine Folge von Umwälzungen und mannich-
faltigen Catastrophen verheert worden sey. Aber es ändern sich diese 
Ansichten, sobald er in das Innere dieses jetzt so friedlichen Bodens ein-
zudringen sucht.“1 
Cuvier glaubte, daß sich große Katastrophen auf dieser Erde abgespielt 
und dabei wiederholt Meeresgrund in Festland und Festland in Meeres-
grund verwandelt hätten. Er war überzeugt, daß Arten und Gattungen seit 
der Schöpfung unverändert seien; aber aus der Beobachtung verschie-
denartiger Tierüberreste in den verschiedenen Erdschichten schloß er, daß 
Katastrophen das Leben in weiten Gebieten vernichtet haben müßten und 
                                                   
1 G. Cuvier, Die Umwälzungen der Erdrinde in naturwissenschaftlicher und geschichtlicher 
Beziehung I (1930), S. 6. (Deutsche Übersetzung von Discours sur les révolutions de la 
surface du globe, et sur les changements qu'elles ont produits dans le règne animal, 5ième 
édition, 1827.) 
 
 



 33

auf diese Weise Raum für andere Lebensformen schufen. Woher kamen 
diese anderen Arten? Entweder waren sie neu geschaffen oder – wahr-
scheinlicher – wanderten sie aus anderen Teilen der Erde ein, die zu die-
sem Zeitpunkt nicht auch gerade von derartigen Katastrophen heimgesucht 
waren. 
Die Ursache dieser Katastrophen konnte er nicht finden. In ihren 
Spuren sah er „dasjenige Problem der Geologie, dessen Auflösung von 
der größten Wichtigkeit ist“, aber er erkannte: „um es ganz auflösen zu 
können, müßte man die Ursache dieser Ereignisse auffinden – ein 
Unternehmen, das noch mit ganz anderen und größeren Schwierigkeiten 
zu kämpfen haben dürfte“. Er wußte nur um „viele fruchtlose Versuche“, 
die man gemacht hatte, und er sah sich selbst nicht in der Lage, eine 
Erklärung zu bieten. „Diese Gedanken haben mich verfolgt, fast 
möchte ich sagen, gepeinigt, während ich meine Untersuchungen über 
die fossilen Knochen anstellte.“2 
Cuviers Theorie der unveränderlichen Lebensformen und der vernichten-
den Katastrophen wurde ersetzt durch Entwicklungstheorien sowohl in der 
Geologie (Lyell) wie in der Biologie (Darwin). Die Gebirge sind Über-
bleibsel von Hochflächen, die durch Wind und Wasser in einem ganz lang-
samen Prozeß ausgewaschen wurden. Sedimentgestein ist Geröllschutt von 
Glutgestein, der vom Regen ausgewaschen, dann ins Meer gespült und 
dort langsam abgelagert wurde. Skelette von Vögeln und von Landtieren 
in diesem Gestein sollen von Tieren stammen, die nahe der Meeresküste in 
dem flachen Wasser wateten, während des Watens vom Tode ereilt und 
von den Ablagerungen bedeckt wurden, bevor Fische die Kadaver zer-
stören oder das Wasser die Knochen der Skelette zerstreuen konnte. Keine 
tiefgreifenden Katastrophen unterbrachen diesen langsamen und stetigen 
Vorgang. Die Entwicklungslehre, die bis zu Aristoteles zurückgeführt 
werden kann und die in den Tagen Cuviers von Lamarck und nach ihm 
von Darwin gelehrt wurde, hat in der Naturwissenschaft fast hundert Jahre 
lang allgemein als richtig gegolten. 
Sedimentgestein bedeckt hohe Gebirge, und selbst noch das höchste von 
ihnen, den Himalaya; Muscheln und die Skelette von Meerestieren finden 
sich dort. Das kann nur heißen, daß in alten Zeiten Fische über diese Berge 
schwammen. Wie kam es, daß diese Berge sich hoben?  
Irgendeine Kraft, die von innen her drückte oder von außen zog oder von 
der Seite her schob, mußte diese  Berge   aufgetürmt,   Kontinente  vom 
                                                   
2 G. Cuvier, Die Umwälzungen der Erdrinde I, S. 264-266. 
 



 34

Grunde des Meeres gehoben und andere Ländermassen untergetaucht 
haben. 
Wenn wir nicht wissen, welcher Art diese Kräfte waren, können wir das 
Problem der Entstehung der Gebirge und Kontinente nicht beantworten, 
wo auch immer auf der Erde wir davor gestellt werden. Hinsichtlich der 
Ostküste von Nordamerika sieht dieses Problem etwa so aus:  
„Vor – geologisch gesehen – nicht allzulanger Zeit war die flache Ebene 
von New Jersey bis Florida vom Meer überspült. In jenen Tagen brach 
sich die Meeresbrandung unmittelbar an dem alten Appalachengebirge. 
Vorher war der südöstliche Teil des Gebirgszuges unter den Meeresspiegel 
abgesunken und mit einer Schicht von Sand und Schlamm bedeckt wor-
den, die seewärts an Dicke zunahm. Die keilförmige Masse mariner 
Ablagerungen wurde dann hochgehoben, Flüsse schnitten sich in sie ein, 
und so entstand die Atlantikküste der Vereinigten Staaten. Warum wurde 
sie angehoben? Nach Westen zu liegen die Appalachen. Die Geologen be-
richten uns von den spannungsreichen Zeiten, als ein langer, sich von 
Alabama nach Neufundland hinziehender Felsenstreifen eingezwängt und 
zusammengeschoben wurde, um dieses Gebirgssystem zu bilden. Warum? 
Wie geschah dies? In früheren Zeiten überspülte das Meer die Gegend der 
Great Plains von Mexiko bis Alaska, und dann zog es sich zurück. Warum 
dieser Wechsel?“3 
Die Entstehung der Cordilleren – „Wiederum ruft das Geheimnis der 
Gebirgsbildung nach einer Lösung.“ 
Und so ist es auf der ganzen Welt. Der Himalaya lag unter dem Spiegel 
des Meeres. Heute erhebt sich Eurasien fünf Kilometer und mehr über dem 
Grund des Pazifik. Warum? 
„Das Problem der Gebirgsbildung ist verwirrend: Viele von ihnen (den 
Bergen) werden aus tangential zusammengedrückten und umgestürzten 
Gesteinsschichten gebildet, die auf eine Verkürzung der Erdkruste um 
Dutzende von Kilometern hinweisen. Eine radiale Schrumpfung ist hoff-
nungslos unzureichend, um das beobachtete Ausmaß horizontaler Zusam-
menschiebung hervorzurufen. Darin liegt die eigentliche Schwierigkeit des 
Problems der Gebirgsbildung. Bis jetzt haben die Geologen noch keinen 
befriedigenden Ausweg aus diesem Dilemma gefunden.“4  

Selbst die Verfasser von Lehrbüchern gestehen ihre Unwissenheit ein. 
                                                   
3  R. A. Daly, Our Mobile Earth (1926), S. 90. 
4  F. K. Mather, Rezension über Biography of the Earth von G. Gamow:  Science, 16.Januar 
1942. 
 
 



 35

 „Warum sind die Meeresböden ferner Zeiten zu den Bergeshöhen von 
heute geworden? Was schafft die ungeheuren Kräfte, die das Gestein in 
den Bergmassiven biegen, brechen und zermalmen? Diese Fragen warten 
noch auf eine befriedigende Antwort.“5 Die Hebung der Gebirge ist ver-
mutlich sehr langsam und allmählich vor sich gegangen. Andererseits ist 
es klar, daß das Glutgestein, nachdem es einmal erhärtet war, erst wieder 
flüssig werden mußte, um das Sedimentgestein zu durchdringen und sich 
darüber auszubreiten. Man weiß nicht, was diesen Prozeß ausgelöst hat, 
aber es gilt als sicher, daß er sich abgespielt hat lange bevor der Mensch 
auf der Erde erschien. In ähnlicher Weise sieht man sich vor schwierige 
Probleme gestellt, wenn Schädel eines urtümlichen Menschentyps in jun-
gen Ablagerungen oder Schädel eines jungen Typs zusammen mit den 
Knochen ausgestorbener Tiere in alten Ablagerungen gefunden werden. 
Gelegentlich wird sogar bei Bergbauarbeiten ein menschlicher Schädel 
mitten in einem Berg unter einer dicken Schicht von Basalt oder Granit ge-
funden, so der Schädel von Calaveras in Kalifornien.  
Menschliche Überreste und menschliche Geräte aus Knochen, poliertem 
Stein oder Ton finden sich unter großen Ablagerungen von Schutt und 
Kies von oft bis zu 30 Meter Dicke. 
Die Herkunft von Ton, Sand und Kies auf Glut- und Sedimentgestein wirft 
ein weiteres Problem auf. Die Theorie von den Eiszeiten wurde aufgestellt 
(1840), um diese und andere rätselhafte Erscheinungen zu erklären. So 
weit nördlich wie Spitzbergen am Polarkreis entstanden irgendwann in der 
Vergangenheit Korallenriffe, die doch nirgends außer den tropischen 
Breiten vorkommen; auch Palmen wuchsen an Spitzbergen. Der 
antarktische Kontinent, der heute nicht einen einzigen Baum trägt, muß 
irgendwann einmal von Wäldern bedeckt gewesen sein, da er Kohlenvor-
kommen besitzt. 
Wie wir sehen, ist unser Planet voll von Geheimnissen. Wir sind der 
Lösung des Problems vom Ursprung des Sonnensystems durch die Erfor-
schung des Planeten unter unseren Füßen nicht nähergekommen; wir sind 
im Gegenteil auf viele andere ungelöste Probleme hinsichtlich der Ge-
steinshülle, der Wasserhülle und der Lufthülle der Erde gestoßen. Werden 
wir mehr Glück haben, wenn wir den Vorgang zu ergründen versuchen, 
der die Veränderungen auf der Erdkugel in der jüngsten geologischen 
Epoche hervorrief, der Epoche der letzten Eiszeit, einer Periode schon 
nahe der Zeit, die man als geschichtlich betrachtet?  
                                                   
5 C. R. Longwell, A. Knopf und R. F. Flint, A Textbook of Geology (1939), S. 405. 
 



 36

 
Eiszeiten 

 
Vor wenigen tausend Jahren sollen weite Gebiete Europas und Nord-
amerikas mit Gletschern bedeckt gewesen sein. Ewiges Eis lag nicht nur 
auf den Hängen hoher Gebirge, sondern lastete in mächtigen Massen auf 
den Kontinenten, selbst in den gemäßigten Breiten. Da wo heute der 
Hudson, die Elbe und der obere Dnjepr fließen, lagen damals eisige Ein-
öden. Sie glichen dem riesigen Gletscher Grönlands, der die ganze Insel 
bedeckt. Es gibt Anzeichen dafür, daß der Rückzug dieser Gletscher durch 
ein neues Vordringen des Eises unterbrochen wurde, und daß sie zu ver-
schiedenen Zeiten auch verschiedene Grenzen hatten. Die Geologen sind 
in der Lage, diese Begrenzungslinien der Gletscher aufzufinden. Das Eis 
bewegt sich langsam und schiebt dabei Steine vor sich her, und diese An-
häufungen von Steinen, Moränen genannt, bleiben übrig, wenn der ab-
schmelzende Gletscher zurückweicht. Man hat die Spuren von fünf oder 
sechs aufeinanderfolgenden Rückzügen der Eisdecke während der Eiszeit 
bzw. von fünf oder sechs Glacialperioden gefunden. Irgendeine Kraft 
schob die Eisdecke immer wieder in die gemäßigte Zone vor. Man kennt 
weder die Ursache für die Eiszeiten, noch für das Zurückweichen dieser 
Eiswüsten; auch der Zeitpunkt dieser Rückzüge ist ein Gegenstand reiner 
Vermutungen. 
Alle möglichen Ideen wurden vorgebracht, alle möglichen Spekulationen 
angestellt, um zu erklären, wie die Eisvorstöße zustande kamen und 
warum sie wieder aufhörten. Einige nahmen an, daß die Sonne zu 
verschiedenen Zeiten mehr oder weniger Hitze aussende und damit 
Wärme- und Kälteperioden auf der Erde hervorrufe; aber irgendwelches 
Beweismaterial zur Stützung der Hypothese, daß die Sonne ein solcher 
„veränderlicher Stern“ sei, wurde nicht vorgebracht. 
Andere vermuteten, daß der Weltenraum wärmere und kältere Regionen 
habe und daß die Vereisung sich auf näher an den Tropen liegende Breiten 
ausdehne, wenn unser Sonnensystem diese kühleren Regionen passiert. Es 
konnten aber keine physikalischen Faktoren gefunden werden, die für 
diese mutmaßlichen kalten und warmen Regionen im Räume verantwort-
lich sein könnten. Einige erwogen, ob etwa das Vorrücken der Tag- und 
Nachtgleiche oder der langsame Richtungswechsel der Erdachse 
periodische Klimaveränderungen verursachen könnten. Aber es ließ sich 
nachweisen, daß der Unterschied in der Sonneneinstrahlung nicht groß 
genug sein konnte, um die Eiszeiten hervorzurufen. 



 37

Wieder andere glaubten, die Antwort in den periodischen Schwankungen 
der Exzentrizität der Ekliptik (der Erdbahn) zu finden, so daß größte 
Exzentrizität zu einem Eisvorstoß führte. Andere vermuteten, daß die 
Vereisung dann hervorgerufen würde, wenn der Winter mit dem Aphel, 
dem sonnenfernsten Teil der Ekliptik zusammenfiele; und schließlich 
glaubten manche, daß ein Zusammenfallen des Sommers mit dem Aphel 
diese Wirkung hervorrufen würde. 
Einige Wissenschaftler dachten an Verschiebungen der Lage der Erdachse. 
Wenn aber der Erdkörper so starr ist, wie man annimmt (Kelvin), dann 
kann sich die Erdachse in geologischen Zeiten nicht mehr als um 3 Grad 
verschoben haben (George Darwin); wäre er elastisch, so könnte sich die 
Achse bis zu 10 oder 15 Grad im Verlauf eines sehr langsamen Vorganges 
verschoben haben. 
Die Ursache der Eiszeiten wurde von einigen anderen Wissenschaftlern in 
der Abnahme der ursprünglichen Wärme unseres Planeten erblickt; die 
warmen Perioden zwischen den Eiszeiten wurden der Wärme zugeschrie-
ben, die durch eine angenommene Zersetzung von Organismen in den 
Schichten dicht unter der Erdoberfläche entstanden sein sollte. Die Zu- 
und Abnahme der Wirkung warmer Quellen wurde gleichfalls in Betracht 
gezogen. 
Andere vermuteten, daß die Erdatmosphäre von Staub vulkanischen Ur-
sprungs erfüllt sei, der die Sonneneinstrahlung behindere, oder auch im 
Gegenteil, daß ein vermehrter Gehalt der Atmosphäre an Kohlendioxyd 
die Wärmeabstrahlung von der Oberfläche des Planeten aufhalte. Eine 
Abnahme der Kohlendioxydmenge in der Atmosphäre würde einen Tem-
peraturabstieg hervorrufen (Arrhenius); aber es wurden Berechnungen 
angestellt, die zeigten, daß dies nicht die wirkliche Ursache der Eiszeiten 
sein könne (Angström). 
Richtungsänderungen der warmen Meeresströme des Atlantik wurden in 
Betracht gezogen, und die Landenge von Panama dachte man sich für die 
Zeit der Vereisungsperioden in Gedanken fort, um so den Golfstrom in den 
Pazifik fließen zu lassen. Es wurde aber nachgewiesen, daß die beiden 
Ozeane in der Eiszeit bereits getrennt waren, und im übrigen wäre minde-
stens ein Teil des Golfstromes auf jeden Fall :m Atlantik geblieben. Die 
periodischen Rückzüge des Eises in den Zwischeneiszeiten würden ein 
entsprechendes periodisches öffnen und Schließen der Landenge von 
Panama vorausgesetzt haben.  
Andere Theorien von ähnlich hypothetischer Natur wurden vorgebracht;



 38

aber es ließ sich entweder nicht beweisen, daß die für solche Veränderun-
gen nötigen Voraussetzungen wirklich einmal existiert hatten, oder daß sie 
ausgereicht hätten, diese Wirkungen hervorzubringen.  
Alle die bisher erwähnten Theorien und Hypothesen müssen versagen, 
wenn sie nicht einer äußerst wichtigen Tatsache Rechnung tragen: Um 
solche Eismassen entstehen zu lassen, müssen verstärkte Niederschläge 
stattgefunden haben. Dieses setzt wiederum eine erhöhte Menge von 
Wasserdampf in der Atmosphäre voraus, die ihrerseits die Folge ver-
mehrter Verdampfung von der Oberfläche der Ozeane wäre; das aber 
könnte nur durch Wärme hervorgerufen werden. Eine Anzahl von Wis-
senschaftlern hat auf diese Tatsache hingewiesen und sogar ausgerechnet, 
daß der Gesamtwasserspiegel der Meere sich durch Verdampfung um 
mehrere Dezimeter gesenkt haben müßte, um eine so dicke Eisdecke wie 
die der Eiszeit hervorzubringen. Eine solche Verdunstung der Meere, un-
mittelbar gefolgt von einem schnellen bis in die gemäßigten Breiten rei-
chenden Gefrierungsprozeß würde dann die Eiszeit hervorgebracht haben. 
Die Frage ist nur: was könnte diese Verdunstung und die unmittelbar 
darauffolgende Einfrierung hervorgerufen haben? Da die Ursache eines 
derart schnellen Wechsels zwischen Erwärmung und Abkühlung großer 
Teile des Globus nicht erkennbar ist, wird eingeräumt, daß „gegenwärtig 
die Ursache einer so übermäßigen Eisbildung auf den Festländern ein 
verblüffendes Phänomen bleibt, eine der wichtigsten Fragen an einen 
künftigen Erforscher der ungelösten Rätsel unserer Erde“6. Wenn die. Ur-
sachen des Auftretens und späteren Verschwindens der Gletscherdecke un-
bekannt sind, so ist die geographische Ausdehnung der vom Eis bedeckten 
Gebiete eine nicht minder ungelöste Frage. Warum bewegte sich auf 
der südlichen Halbkugel die Eisdecke aus den tropischen Zonen Afrikas 
auf die Südpolarregion zu und nicht in umgekehrter Richtung? Und – eine 
ähnliche Frage – warum rückte auf der nördlichen Halbkugel das Eis 
in Indien vom Äquator aus auf den Himalaya und die höheren Breiten zu? 
Warum bedeckten die Gletscher der Eiszeit den größten Teil Nord-
amerikas und Europas, während der Norden Asiens frei blieb? In Amerika 
erstreckte sich die Eisdecke bis zum 40. Breitengrad und noch darüber 
hinaus, in Europa erreichte sie den 50. Breitengrad, aber der Nordosten 
Sibiriens war noch jenseits des Polarkreises, ja noch jenseits des 75. Brei-
tengrades, vom ewigen Eise frei. Weder die Hypothesen von einer er-
                                                   
6 R. A. Daly, The Changing World of the Ice Age (1934), S. 16. 
 
 



 39

höhten oder verminderten Sonneneinstrahlung infolge solarer Verände-
rungen oder von wechselnden Temperaturen innerhalb des Weltenraumes, 
noch andere derartige Hypothesen können an dieser Frage vorbeigehen. 
Die Gletscher entstehen in den Regionen des ewigen Schnees; aus diesem 
Grunde bleiben sie auf den Hängen der Hochgebirge. Der Norden Sibi-
riens aber ist die kälteste Stelle der Erde. Warum erfaßte die Eiszeit nicht 
diese Gegend, anstatt das Tal des Mississippi und ganz Afrika südlich des 
Äquators heimzusuchen? Niemand hat eine befriedigende Erklärung für 
dieses Problem vorgebracht. 
 

 
Die Mammuts 

 
 

Nordostsibirien, das in der Eiszeit nicht vom Eise bedeckt war, birgt noch 
ein anderes Rätsel. Das Klima hat hier offenbar seit dem Ende der Eiszeit 
drastische Veränderungen durchgemacht, und die Jahrestemperaturen sind 
viele Grade unter ihren vorherigen Stand gefallen. Tiere lebten einstmals 
in diesen Gebieten, die es heute dort nicht gibt, und es gab dort Pflanzen, 
die heute dort nicht gedeihen könnten. Dieser Wandel muß ganz plötzlich 
eingetreten sein, wenn auch die Ursache dieses Klimasturzes nicht erklärt 
worden ist. Bei dieser katastrophalen Klimaverschlechterung gingen unter 
geheimnisvollen Begleitumständen alle sibirischen Mammuts zugrunde. 
Das Mammut gehörte zur Familie der Elefanten. Seine Stoßzähne waren 
mitunter bis zu drei Meter lang. Seine Zähne waren sehr hoch entwickelt, 
ihre Struktur dichter und fester als in irgendeinem anderen Stadium der 
Entwicklungsgeschichte der Elefanten; offenbar unterlagen sie nicht im 
Kampf ums Dasein als ein untaugliches Produkt des Entwicklungsganges. 
Vermutlich fiel das Aussterben der Mammuts zeitlich mit dem Ende der 
letzten Eiszeit zusammen. 
Mammutzähne wurden in großer Zahl in Nordostsibirien gefunden; das 
wohlerhaltene Elfenbein ist die ganze Zeit seit der Eroberung Sibiriens 
durch die Russen nach China und Europa exportiert worden und wurde 
selbst in früheren Zeiten schon genutzt. Noch in der Gegenwart waren 
die Tundren Nordostsibiriens die Hauptlieferquelle des Elfenbein-Welt-
marktes. 
Im Jahre 1799 wurden in diesen Tundren die gefrorenen Körper von 
Mammuts gefunden. Die Kadaver waren wohlerhalten, und die Schlitten-



 40

hunde verzehrten das Fleisch ohne Schaden. „Das Fleisch ist faserig und 
marmoriert mit Fett“ und „sieht so frisch wie gut eingefrorenes Rindfleisch 
aus“7. 
Was war die Ursache ihres Todes und der Austilgung der ganzen Rasse? 
Cuvier schrieb über das Aussterben der Mammuts: 
„Sehr wichtig ist aber auch zu bemerken, daß diese Irruptionen, diese 
wiederholten Rückzüge nicht alle langsam, nicht alle stufenweise vor sich 
gegangen sind. Im Gegenteile traten die meisten Catastrophen, welche 
dieselben herbeiführten, plötzlich ein, und dieses ist vorzüglich von der 
letzten dieser Catastrophen leicht zu beweisen, von derjenigen nämlich, 
welche durch eine zwiefache Bewegung unsere heutigen Continente oder 
wenigstens  einen  großen  Theil  ihrer  jetzigen  Oberfläche  erst  über-
schwemmte, und dann trocken zurückließ. Sie hinterließ in den Nord-
ländern die Leichen großer Vierfüßer, welche vom Eise eingehüllt, sich bis 
auf unsere Tage mit Haut und Haaren und unversehrtem Fleische erhalten 
haben. Wären sie nicht gleich bei ihrem Tode von der Kälte erstarrt, so 
würde die Fäulnis sie ergriffen und aufgelöst haben; von der andern Seite 
aber konnte dieser ewige Frost da, wo sie eingefroren sind, früher nicht 
herrschen, denn, wie hätten sie in einer solchen Temperatur zu leben 
vermocht? Es war demnach derselbe Augenblick, der diesen Thieren den 
Tod gab, und das Land, das sie bewohnten, mit Eis bedeckte. Dieses 
Ereignis muß plötzlich und ohne alle Zwischenstufen eingetreten seyn, und 
was so klar für diese letzte Catastrophe dargethan ist, ist es auch kaum 
weniger für die ihr vorhergegangenen.8“  
Die von Deluc9 vorgeschlagene und von Cuvier erweiterte Theorie, wo-
nach das Leben auf diesem Planeten durch wiederholte Katastrophen ver-
nichtet und dann immer wieder neugeschaffen oder wiedererstanden sei, 
überzeugte die wissenschaftliche Welt nicht. Wie Lamarck vor Cuvier, so 
war nach ihm Darwin der Ansicht, daß der die Vererbung beherrschende 
Entwicklungsprozeß außerordentlich langsam sei und daß es keine Kata-
strophen gegeben habe, die diesen Vorgang unendlich kleiner Verände-
rungen unterbrochen hätten. Nach der Entwicklungslehre waren diese 
winzigen Änderungen ein Ergebnis der Anpassung an die 
Lebensbedingungen im Daseinskampf der Arten.  
Ebenso wie die Theorien Lamarcks und Darwins, die für die Tierwelt 
                                                   
7 Beobachtung von D. F. Hertz nach B. Digby, The Mammoth (1926), S. 9. 
8 Cuvier, Die Umwälzungen der Erdrinde I, S. 14 f. 
9 J. A. Deluc (1727-1817), Letters on the Physical History of the Earth (1831). 
 
 



 41

langsame, Tausende von Jahren für einen winzigen Entwicklungsschritt 
beanspruchende Änderungen annehmen, so betrachten auch die Geologen 
des neunzehnten und ebenso des zwanzigsten Jahrhunderts die geologi-
schen Vorgänge als äußerst langsam und von der Erosion durch Regen, 
Wind und Gezeiten abhängig. 
Darwin gab zu, daß er für das Aussterben des Mammuts, eines im Ver-
gleich mit dem überlebenden Elefanten höher entwickelten Tieres, keine 
Erklärung finden konnte10. Aber seine Anhänger nahmen in Überein-
stimmung mit der Entwicklungslehre an, daß ein allmähliches Absinken 
des Festlandes die Mammuts in hügeliges Gelände trieb, wo sie sich dann 
durch Sümpfe abgeschnitten fanden. Wenn jedoch geologische Vorgänge 
langsam sind, dann wären die Mammuts nicht auf diesen Hügeln wie in 
einer Falle gefangen worden. Außerdem kann diese Theorie auch gar nicht 
stimmen, denn die Mammuts sind keineswegs Hungers gestorben. In ihren 
Mägen und zwischen ihren Zähnen fand sich unverdautes Gras und Laub. 
Auch dies beweist nur, daß sie durch ein plötzliches Ereignis umkamen. 
Weitere Untersuchungen zeigten, daß die in ihren Mägen gefundenen 
Blätter und Zweige nicht in den Gegenden wuchsen, wo die Tiere starben, 
sondern weit im Süden, anderthalbtausend Kilometer oder noch mehr 
entfernt. Es ist offenbar, daß sich das Klima seit dem Tod der Tiere radikal 
geändert hat; und da die Körper dieser Tiere nicht verwest, sondern in 
Eisblöcken wohl konserviert aufgefunden wurden, so muß der 
Temperaturwechsel unmittelbar auf ihren Tod gefolgt sein oder sogar ihn 
verursacht haben. 
Bleibt noch hinzuzufügen, daß nach Stürmen in der Arktis Stoßzähne von 
Mammuts an den Küsten arktischer Inseln angeschwemmt werden, was 
beweist, daß ein Teil des Landes, in dem die Mammuts lebten und er-
tranken, vom arktischen Ozean bedeckt ist. 
 
 

Die Eiszeit und die Urgeschichte des Menschen 
 
 

Das Mammut lebte im Zeitalter des Menschen: Der Mensch stellte es auf 
Höhlenwänden dar, und mehrfach fanden sich in Mitteleuropa mensch-
liche Überreste mit denen des Mammuts zusammen; die Wohnstätten des 
jungsteinzeitlichen Menschen Europas sind mitunter übersät mit Mammut-
                                                   
10 Siehe G. F. Kunz, Ivory and the Elephant in Art, in Archaeology and in Science (1916), S. 
236. 
 



 42

knochen11. Als Europa vom Eis bedeckt wurde, zog der Mensch südwärts, 
und als dann das Eis zurückwich, kehrte er wieder zurück. Der geschicht-
liche Mensch war Zeuge großer Klimaschwankungen.  
Das sibirische Mammut, dessen Fleisch noch ganz frisch ist, ist vermutlich 
am Ende der letzten Eiszeit umgekommen, gleichzeitig mit den Mammuts 
Europas und Alaskas. Wenn dies zutrifft, dann ist das sibirische Mammut 
auch der Zeitgenosse eines fast modernen Menschen gewesen. Zu einer 
Zeit, in der in Europa am Rande des Eises der Mensch noch auf den 
Kulturstufen der ausgedehnten Jungsteinzeit lebte, war er im Nahen und 
Mittleren Osten – dem Gebiet der großen Kulturen des Altertums – 
vielleicht schon ein gutes Stück in die Metallzeit vorgedrungen. Es gibt 
leider keine chronologische Übersicht über die Kultur der Jungsteinzeit, 
denn die Kunst des Schreibens wurde erst etwa zu Beginn der Kupferzeit, 
der Frühperiode der Bronzezeit erfunden. Man nimmt an, daß der 
Jungsteinzeitmensch Europas Bilder, aber keine Inschriften hinterließ, und 
demzufolge gibt es auch keine Hilfsmittel, um das Ende der Eiszeit mit 
chronologischen Daten anzugeben. Geologen haben versucht, den 
Zeitpunkt des Endes der letzten Eiszeit zu bestimmen, indem sie die 
Geröllmengen maßen, die durch die Flüsse von den Gletschern 
heruntergetragen und in Seen abgelagert wurden. Man berechnete, 
wieviel die Rhone von den Alpengletschern herabgetragen und wieviel 
sich auf dem Grunde des Genfer Sees, durch den die Rhone fließt, 
abgelagert hatte, und aus den so erhaltenen Zahlen wurden Zeitpunkt und 
Geschwindigkeit des Eisrückgangs im letzten Glacial berechnet. Nach 
Angaben des Schweizer Gelehrten François Forel sind 12000 Jahre seit 
der Zeit vergangen, als die Eisdecke der letzten Eiszeit abzuschmelzen 
begann – eine unerwartet niedrige Zahl, da man geglaubt hatte, daß die 
Eiszeit vor 30 000 oder 35 000 Jahren zu Ende gegangen sei. Derartige 
Berechnungen haben den Nachteil, daß sie nur indirekte Bestimmungen 
darstellen. Da die Geschwindigkeit, mit der sich der Gletscherschlamm in 
den See absetzte, nicht konstant war und die Gesamtmenge sich änderte, 
so muß sich der Schlamm zu Anfang, als die Gletscher noch größer waren, 
schneller auf dem Seegrunde angesammelt haben. Und wenn die Eiszeit 
plötzlich aufgehört hätte, müßte die Schuttablagerung am Anfang sehr viel 
größer gewesen sein, so daß sie mit der Geröllansammlung infolge der 
                                                   
11 In Predmost in Mähren wurde eine Siedlung ausgegraben, in der Kulturüberreste und 
menschliche Überbleibsel mit den Skeletten von 800 bis 1000 Mammuts zusammen 
aufgefunden wurden. Mammut-Schulterblätter wurden als Baumaterial für menschliche 
Gräber benützt. 
 



 43

jahreszeitlichen Schneeschmelzen in den Alpen kaum zu vergleichen wäre. 
Deswegen muß die Zeit, die seit dem Ende des letzten Glacials vergangen 
ist, eher noch kürzer sein als man berechnet hat.  
Nach Ansicht der Geologen sind die großen Seen Nordamerikas am Ende 
der Eiszeit entstanden, als sich das Inlandeis zurückzog und die von den 
Gletschern befreiten Senken zu Seen wurden. In den letzten zweihundert 
Jahren sind die Niagarafälle vom Ontariosee in Richtung auf den Erie-
see um jährlich eineinhalb Meter zurückgegangen, indem sie das Gestein 
des Bettes der Fälle auswuschen12. Wenn dieser Prozeß seit dem Ende der 
letzten Eiszeit gleichmäßig vor sich gegangen ist, dann hätten die Niagara-
fälle ungefähr 7000 Jahre gebraucht, um von der Mündung der Schlucht 
bei Queenston bis an die jetzige Stelle aufwärts zu wandern. Diese Rech-
nung gründet sich auf die Annahme, daß die durch die Schlucht strömende 
Wassermenge seit dem Ende der Eiszeit gleichgeblieben ist, und daher 
glaubte man schließen zu dürfen, daß 7000 Jahre „die äußerste Zeitdauer 
seit der Entstehung der Fälle“ darstellen13. Zu Anfang, als ungeheure 
Wassermengen durch den Rückzug des Inlandeises frei wurden, muß diese 
Bewegung der Niagarafälle wesentlich schneller gewesen sein; die 
Schätzung „ist womöglich wesentlich herabzusetzen“ und wird manchmal 
bis auf 5000 Jahre reduziert14. Die Auswaschungen und Ablagerungen an 
den Ufern und am Grund des Michigansees deuten ebenfalls darauf hin, 
daß die verflossene Zeit nach Tausenden, aber nicht nach Zehntausenden 
von Jahren zählt. Auch die paläontologische Forschung in Amerika liefert 
Beweise, die „eine sichere Gewähr darstellen, daß vor der letzten 
Vereisung ein moderner Mensch in Form der hochentwickelten Rasse des 
amerikanischen Indianers an der Ostküste von Nordamerika lebte“ (A. 
Keith)15. Man nimmt an, daß mit dem Einbruch der letzten Eiszeit die 
Indianer südwärts auswichen, um wieder nach Norden zurückzukehren, als 
das Eis die Erdoberfläche wieder freigab, als die Großen Seen entstanden, 
                                                   
12 Der jährliche Rückgang betrug seit 1764 etwa 1,5 m; gegenwärtig erreicht er 70 cm an 
den Seiten des Hufeisenfalles, nach der Mitte zu aber wesentlich mehr. 
13 G. F. Wright, The Date of the Glacial Period, in: The Ice Age in North America and its 
bearing upon the antiquity of Man (5. Ausg. 1911). 
14 Ebenda, S. 539; vgl. auch W. Upham in American Geologist XXVIII, S. 234 und 
XXXVI, S. 288. Er datiert die Hebung des St.-Lorenz-Beckens auf die Zeit vor 6000 bis 
7000 Jahren. Der St. Lorenz mußte erst vom Eis befreit sein, bevor die Niagarafälle voll in 
Tätigkeit treten konnten. Nicht unähnliche Daten ergeben sich aus dem Rückweichen der 
Fälle von St. Anthony am Mississippi bei Minneapolis. 
15 Keith glaubt, daß der menschliche Schädel eine fortschreitende und rückläufige Ent-
wicklung während außerordentlich langer Zeitläufte durchmachte. 
 



 44

das Bett des St.-Lorenz-Stromes gebildet wurde und die Niagarafälle 
anfingen, auf den Eriesee zurückzuweichen. 
Wenn das Ende der letzten Vereisung sich erst vor ein paar tausend Jahren 
ereignete, in geschichtlichen Zeiten oder gar zu einer Zeit, als die Kunst 
des Schreibens vielleicht schon in den alten Kulturzentren geübt wurde, 
dann müssen die von der Natur in den Fels gemeißelten und die von den 
Menschen niedergeschriebenen Zeugnisse ein sich ergänzendes Bild 
geben. Wir wollen daher die Überlieferungen und die schriftlichen 
Zeugnisse des frühzeitigen Menschen durchforschen und sie mit den 
Zeugnissen der Natur vergleichen. 
 

Die Weltalter 
 
 

Die Vorstellung von Weltaltern, die infolge gewaltsamer Umwälzungen in 
der Natur untergingen, ist allgemein auf der Erde verbreitet. Die Zahl 
dieser Weltalter ist von Volk zu Volk und von Überlieferung zu Über-
lieferung verschieden. Der Unterschied besteht in der Zahl der Kata-
strophen, die das betreffende Volk in der Erinnerung bewahrt hat, oder 
darin, wie es das Ende eines Weltalters berechnete. 
Wie Varro berichtet, enthielten die Annalen der alten Etrusker Aufzeich-
nungen über sieben abgelaufene Weltalter. Censorinus, ein Schriftsteller 
des dritten christlichen Jahrhunderts und Kompilator des Varro, schreibt: 
„Die Menschen glaubten, daß am Ende jedes Weltalters verschiedene 
Wunderzeichen erschienen, durch welche die Götter die Sterblichen 
warnten. Die Etrusker waren in der Sternkunde wohlerfahren, und 
nachdem sie diese Wunderzeichen aufmerksam beobachtet hatten, hielten 
sie diese Beobachtungen in ihren Büchern fest.“16 
Die Griechen besaßen ähnliche Überlieferungen. „Es gibt eine Zeit“, so 
schreibt Censorinus, „die von Aristoteles Annus Supremus genannt wurde 
und an deren Ende Sonne, Mond und alle Planeten in ihre Ausgangs-
stellungen zurückgehen. Dieses Annus Supremus hat einen großen Winter, 
den die Griechen Kataclysmus nennen, was soviel wie Sintflut heißt, sowie 
einen langen Sommer, von den Griechen Ekpyrosis oder Verbrennung der 
Welt genannt. In der Tat scheint die Welt in diesen Epochen 
abwechslungsweise überschwemmt und verbrannt zu werden.“  
Anaximenes und Anaximander im sechsten vorchristlichen Jahrhundert
                                                   
16 Censorinus, Liber de die natali XVIII. 



 45

und Diogenes von Appolonia im fünften Jahrhundert rechneten mit einer 
Zerstörung der Welt und darauffolgender Neuschöpfung. Heraklit (-540 
bis -475) lehrte, daß die Welt jeweils nach einer Periode von 10 800 Jahren 
in einem Weltenbrand vernichtet würde. Aristarch von Samos lehrte im 
dritten Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, daß die Erde in einer Periode 
von 2484 Jahren zwei Zerstörungen durch Verbrennung und Überflutung 
durchmache. Die Stoiker glaubten ganz allgemein an periodische 
Feuersbrünste, in denen die Welt verzehrt würde, um wieder neu geformt 
zu werden. „Dies ist eine Folge der Kräfte des ewig wirksamen Feuers, 
welches in den Dingen vorhanden ist und im Laufe langer Zeitfolgen alles 
in sich auflöst, um daraus eine neugeborene Welt zu bauen“ –so gibt Philo 
die Anschauung der Stoiker wieder, wonach unsere Welt in periodischen 
Weltenbränden neu geformt würde17. In einer derartigen Katastrophe wird 
die Welt ihren endgültigen Untergang finden; beim Zusammenprall mit 
einer anderen Welt wird sie in Atome zerfallen, aus denen in einem 
langwierigen Vorgang irgendwo im Weltall eine neue Erde geschaffen 
wird. „Demokrit und Epikur“, so erläutert Philo, „setzen eine ganze 
Anzahl Welten voraus, deren Ursprung sie dem gegenseitigen Auf-
einandertreffen und Ineinandergreifen der Atome und deren Zerstörung sie 
dem Zusammenstoßen und Aufeinanderprallen der so entstandenen Körper 
zuschreiben.“ Während unsere Erde ihrer endgültigen Vernichtung 
entgegengeht, macht sie wiederholte kosmische Katastrophen durch und 
wird dabei jedesmal mit allem, was auf ihr lebt, umgeschaffen.  
Hesiod, einer der frühesten griechischen Schriftsteller, schrieb von vier 
Weltaltern und vier Menschengeschlechtern, die durch den Zorn der Plane-
tengötter vernichtet wurden. Das dritte Weltalter war das Zeitalter der 
Bronze; nachdem es von Zeus zerstört worden war, bevölkerte ein neues 
Geschlecht die Erde, das, während es Bronze für Waffen und Werkzeuge 
verwendete, auch Eisen zu gebrauchen begann. Die Helden des 
trojanischen Krieges gehörten diesem vierten Menschengeschlecht an. 
Dann wurde eine neue Zerstörung beschlossen, und darauf kam wieder ein 
neues Menschengeschlecht – das fünfte -, das auf dieser reichen Erde lebt 
– das eiserne Geschlecht18. In einem anderen Werk beschreibt Hesiod das 
Ende eines der Weltalter: 
 
                                                   
17 Philo, Über die Ewigkeit der Welt, Abschnitt 8. (Zitiert nach der englischen Übersetzung 
von F. H. Colson, 1941). 
18 Hesiod, Werke und Tage, Vers 176. (Deutsch von Thassilo von Scheffer, 1940.) 
 
 



 46

 
 „ ... Rings erdröhnte die nahrungspendende Erde  
Brandbeschüttet; es krachte im Feuer die endlose Waldung.  
Rings auch kochte der Boden und auch des Okeanos Wellen  
Und die Öde des Meeres, und feurige Dämpfe umleckten  
Alle Titanen der Erde. Die schreckliche Flamme erhob sich  
Bis in die göttliche Luft ... 
Fürchterlich füllte die Glut das Chaos, man meinte gar deutlich  
Mit den Augen zu sehn und den Schall mit den Ohren zu hören,  
So wie wenn sich die Erde und oben das Himmelsgewölbe  
Näherten, ja so müßte das schlimme Getöse entstehen,  
Würde sie niedergeworfen und darüber stürzte der Himmel.“19 

 
Entsprechende Überlieferungen von vier abgelaufenen Weltaltern – das 
gegenwärtige Weltalter ist das fünfte – haben sich an den Küsten des 
bengalischen Meerbusens und im Hochland von Tibet erhalten20. 
Bhagavata Purana, ein heiliges Buch der Inder, berichtet von vier Welt-
altern mit Pralayas oder Kataclysmen, bei denen in mehreren Epochen die 
Menschheit beinahe vernichtet wurde. Das fünfte Weltalter ist das gegen-
wärtige. Die Weltalter heißen Kaipas oder Yugas. Jedes Weltalter ging in 
Katastrophen unter, in Feuersglut, Flut oder Orkanen. Andere heilige 
Bücher der Inder, Ezour Veda und Bhaga Veda, halten sich auch an den 
Plan von vier abgelaufenen Weltaltern und unterscheiden sich nur in der 
Zahl der jedem zugeschriebenen Jahre21. In den Vishuddi-Magga heißt es 
unter dem Kapitel „Welt-Zyklen“, daß es „drei Zerstörungen gibt: die 
Zerstörung durch Wasser, die Zerstörung durch Feuer und die Zerstörung 
durch Wind“, daß es aber sieben Weltalter gibt, deren jedes vom vorher-
gehenden durch eine Weltkatastrophe getrennt ist22.  
Ein weiterer Hinweis auf Weltalter und Weltkatastrophen ist im Avesta 
enthalten, dem heiligen Buch des Mazdaismus, der alten Religion der 
Perser23. Bahman Yast, ein Buch des Avesta, zählt sieben Weltalter oder 

                                                   
19 Hesiod, Theogonie, Vers 693 ff. (Deutsch von Thassilo von Scheffer, 1940.) 
20 E. Moor, The Hindu Pantheon (1810), S. 102; A. von Humboldt, Vues des Cor-
dillères   (1816),  Englische  Übersetzung:   Researches  concerning  the  Institutions  and 
Monuments of the Ancient Inhabitants of America (1814), II, S. 15 ff. 
21 Siehe C. F. Volnay, New Researches on Ancient History (1856), S. 157. 
22 H. C. Warren, Buddhism in Translations (1896), S. 320 ff. 
23 F. Cumont, La Fin du monde selon les mages occidentaux, Revue de l'histoire des 
religions (1931), S. 50; H. S. Nyberg, Die Religionen des Alten Iran (1938), S. 28 ff. 
 



 47

Jahrtausende auf24. Zarathustra (Zoroaster), der Prophet des Mazdaismus, 
spricht von „Zeichen, Wundern und Verwirrung, die sich am Ende jedes 
Jahrtausends in der Welt kund tun“25. 
Die Chinesen bezeichnen die untergegangenen Zeitalter mit dem Namen 
Kis und zählen zehn solcher Kis’ von Anbeginn der Welt bis zu Kon-
fuzius26. In der alten chinesischen Enzyklopädie Sing-li-ta-tsiuen-chou 
werden die allgemeinen Erschütterungen der Natur besprochen. Infolge 
der regelmäßigen Wiederkehr dieser Erschütterungen wird die Zeit zwi-
schen zwei Katastrophen als ein „Großes Jahr“ betrachtet. Wie während 
eines einzelnen Jahres, so läuft der Himmelsmechanismus auch während 
eines Weltalters ab und „in einer allgemeinen Erschütterung der Natur 
wird das Meer aus seinen Ufern getragen, Berge brechen aus dem Boden 
hervor, Flüsse ändern ihren Lauf, Menschenwesen und überhaupt alles 
wird zerstört, und die Spuren der Vergangenheit werden ausgelöscht“27. 
Eine alte und sehr beharrliche Überlieferung von den Weltaltern, die in 
kosmischen Katastrophen untergingen, wurde in Amerika bei den Inkas28, 
den Azteken und den Mayas29 gefunden. Der größere Teil der in Yucatan 
gefundenen steinernen Inschriften bezieht sich auf Weltkatastrophen. „Die 
ältesten dieser Fragmente (Katuns oder Kalendersteine Yucatans) beziehen 
sich im allgemeinen auf große Katastrophen, die, sich in Abständen 
wiederholend, den amerikanischen Kontinent erschütterten, und von denen 
alle Nationen dieses Kontinents eine mehr oder weniger deutliche 
Erinnerung bewahrt haben.“30 Die alten Handschriften mexikanischer und 
indianischer Verfasser, die die Annalen der Vergangenheit aufzeichneten, 
räumen der Überlieferung von Weltkatastrophen, welche die Menschheit 
dezimierten und das Gesicht der Erde verwandelten, einen bevorzugten 
Platz ein. In den Chroniken des mexikanischen Königreiches heißt es: 
„Die Alten wußten, daß schon viermal, ehe der heutige Himmel und die 
                                                   
24 Bahman Yast (Englische Übersetzung von E. W, West in den Pahlavi Texts: The Sacred 
Books of the East V, 1880, S. 191.) – Siehe W. Bousset, Die Himmelsreise der Seele, 
Archiv für Religionswissenschaft IV (1901). 
25 Dinkard, Buch VIII, Kap. XIV. (Englische Übersetzung von West in den Pahlavi-Texts: 
The Sacred Books of the East, XXXVII, 1892, S. 33.) 
26 H. Murray, J. Crawfurd und andere, An Historical and Descriptive Account of China (2. 
Ausg. 1836) I, S. 40. 
27 G. Schlegel, Uranographie chinoise (1875), S. 740, unter Hinweis auf Wou-foung. 
28 H. B. Alexander, Latin American Mythology (1920), S. 240. 
29 Humboldt, Researches II, S. 15. 
30 C E. Brasseur de Bourbourg, S'il existe des sources de l’histoire primitive du Mexique 
dans les monuments égyptiens, etc. (1864), S. 19. 
 



 48

heutige Erde waren, die Menschen geschaffen waren und Leben sich 
kundgetan hatte.“31 Eine Überlieferung von aufeinanderfolgenden 
Schöpfungen und Weltuntergängen findet sich im Stillen Ozean, und zwar 
auf Hawai32 und auf den Inseln Polynesiens: Es gab neun Zeitalter, und in 
jedem wölbte sich ein anderer Himmel über der Erde33. Auch die Isländer 
glaubten, daß neun Welten in einer Folge von Zeitaltern untergingen, eine 
Überlieferung, die in der Edda erhalten ist34. 
Die rabbinische Vorstellung der Weltalter nahm eine nach dem Exil aus-
geprägte Form an. Schon vor der Geburt unserer Erde waren Welten ge-
schaffen und ins Leben gerufen worden, jedoch nur, um bald wieder 
zerstört zu werden. „Er schuf mehrere Welten vor der unsrigen, aber Er 
zerstörte sie alle.“ Auch diese Welt genügte, als sie geschaffen worden 
war, dem göttlichen Plan zunächst nicht. Sie änderte ihre Gestalt in sechs 
aufeinanderfolgenden Umformungen. Nach jeder dieser Katastrophen 
wurden neue Verhältnisse geschaffen: Auf der vierten Erde lebte die 
Generation des babylonischen Turmes; wir gehören zu dem siebenten 
Zeitalter. Alle diese Zeitalter oder „Erden“ haben einen besonderen 
Namen. Sieben Himmel und sieben Erden wurden geschaffen: Eretz, die 
siebte, am weitesten zurückliegende; Adamah, die sechste; Arka, die 
fünfte; Harabah, die vierte; Yabbashah, die dritte; Tevel, die zweite; und 
„unser eigenes Land mit Namen Heled, wie die anderen von den 
vorhergehenden getrennt durch Abgrund, Chaos und Wasser“35. Große 
Katastrophen verwandelten das Gesicht der Erde. „Die einen kamen durch 
Überschwemmung um, die andern gingen durch Verbrennung zugrunde“, 
schrieb der jüdische Philosoph Philo36. 
Dem rabbinischen Gewährsmann Rashi zufolge weiß die alte Überlieferung 
von einem regelmäßig wiederkehrenden Einsturz des Himmelsgewölbes 
zu berichten, wie er sich auch in den Tagen der Sintflut zutrug, und der 
sich in Abständen von 1656 Jahren wiederholte37. Die Dauer der Weltalter 
nach den armenischen und arabischen Überlieferungen ist unter-
schiedlich38. 

                                                   
31 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique (1857-1859) I, S. 53. 
32 R. B. Dixon, Oceanic Mythology (1916), S. 15. 
33 R. W. Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia (1933] I, S.89. 
34 Lieder-Edda: Völuspa, 2. Stanze. (Deutsch von Genzmer in Thule 2, 1920,'S. 34 fr.) 
35 Louis Ginzberg, Legends of the Jews (1925) I, 4. 9-10, 72; V, 1, 10. 
36 Philo, Moses II, 10, 53. (Deutsche Übersetzung von B. Badt: Werke Philos I, 1909, S. 309.) 
37 Kommentar zu Genesis 11, 1. 
38 Siehe R. Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt (1910) II, S. 451. 
 



 49

Die Sonnen-Zeitalter 
 
 

Ein Ereignis, das in den Überlieferungen von den Weltaltern immer 
wiederkehrt, ist das Auftauchen einer neuen Sonne zu Beginn eines jeden 
Zeitalters. In den Überlieferungen zahlreicher Völker aus aller Welt findet 
sich das Wort „Zeitalter" ersetzt durch das Wort „Sonne“.  
Die Mayas zählten ihre Zeitalter nach den Namen der aufeinanderfolgen-
den Sonnen. Sie hießen Wasser-Sonne, Erdbeben-Sonne, Hurrikan-Sonne 
und Feuer-Sonne. „Diese Sonnen bezeichnen die Epochen, denen die ver-
schiedenen von der Erde bestandenen Katastrophen zugeordnet sind.“39 

Ixtlilxochitl (etwa 1568-1648), der indianische Gelehrte, bezeichnete in 
seinen Annalen der Könige von Tezcuco die Weltalter mit den Namen von 
„Sonnen“40. Die Wasser-Sonne (auch Sonne der Wasser) war das erste 
Zeitalter und fand sein Ende in einer Flut, in der fast alle Lebewesen 
umkamen; das Zeitalter der Erdbeben-Sonne ging in einem schrecklichen 
Erdbeben unter, bei dem die Erde an vielen Stellen barst und Berge ein-
fielen. Das Weltalter der Hurrikan-Sonne wurde von einem kosmischen 
Orkan zerstört. Die Feuer-Sonne war das Weltalter, das in einem Regen 
von Feuer unterging41. 
„Die Nationen von Culhua oder Mexiko“, so zitiert Humboldt den spani-
schen Schriftsteller Gomara aus dem sechzehnten Jahrhundert, „glauben, 
entsprechend ihrer Hieroglyphenmalereien, daß vor der Sonne, die sie jetzt 
bescheint, bereits vier andere der Reihe nach ausgelöscht worden waren. 
Diese vier Sonnen entsprechen ebensovielen Zeitaltern, in denen das 
Menschengeschlecht durch Überschwemmungen, durch Erdbeben, durch 
eine allgemeine Feuersbrunst und durch die Wirkungen verheerender 
Stürme vernichtet wurde.“42 Jedes einzelne der vier Elemente hatte seinen 
Anteil an jeder dieser Katastrophen; Wasserflut, Sturmwind, Erdbeben und 
Feuer gaben den Katastrophen ihren Namen, je nachdem, welches Element 
in den einzelnen Umwälzungen jeweils vorherrschte. Die symbolischen 
Zeichen der verschiedenen Sonnen finden sich in den literarischen 
Dokumenten des vorkolumbischen Mexiko aufgezeichnet43.  

                                                   
39 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 25. 
40 Fernando de Alva Ixtlilxochitl, Obras Históricas   (1890-1892) Bd. II:  Historica 
Chichimeca. 
41 Alexander, Latin American Mythology, S. 91. 
42 Humboldt, Researcbes II, S. 16. 
43 Codex Vaticanus A, Tafel VII-X. 
 



 50

Cinco soles que son edades, oder „fünf Sonnen, die Zeitalter sind“, schrieb 

Gómara in seiner Beschreibung der Eroberung von Mexiko44. Eine 
Analogie zu diesem Satz von Gomara kann man bei Lucius Ampelius, 
einem römischen Schriftsteller finden, der in seinem Liber memorialis 
schrieb45: Soles fuere quinque („Es gab fünf Sonnen“). Das ist dieselbe 
Vorstellung, wie sie Gomara in der neuen Welt gefunden hat. 
Die mexikanischen Annalen von Cuauhtitlan, in Nahua-Indianisch (etwa 
1575) abgefaßt und auf alte Quellen zurückgehend, enthalten die Über-
lieferung von sieben Sonnen-Zeitaltern. Chicon-Tonatiuh oder „Die Sieben 
Sonnen“ ist die Bezeichnung für die Weltzyklen, die Akte des Welten-
dramas46. 
Das buddhistische Buch der Visuddhi-Magga enthält ebenfalls ein Kapitel 
über die „Weltzyklen“47. „Es gibt drei Zerstörungen: Die Zerstörung durch 
Wasser, die Zerstörung durch Feuer und die Zerstörung durch Wind.“ 
Nach der Katastrophe der Sintflut und „nachdem eine lange Zeit seit dem 
Aufhören des Regens verstrichen war, erschien eine zweite Sonne“. In der 
Zwischenzeit war die Welt in Finsternis gehüllt. „Wenn diese zweite 
Sonne auftaucht, gibt es keinen Unterschied von Tag und Nacht“, sondern 
„eine unaufhörliche Hitze brennt auf die Welt.“ Als die fünfte Sonne 
erschien, trocknete das Meer allmählich aus; als die sechste Sonne 
erschien, „füllte sich die ganze Welt mit Rauch“. „Nachdem wiederum 
eine lange Zeit verstrichen ist, taucht eine siebente Sonne auf, und die 
ganze Welt geht in Flammen auf.“ Dieses buddhistische Buch weist auch 
auf einen noch älteren „Diskurs über die Sieben Sonnen“ hin48. 
Die Brahmanen nannten die Epochen zwischen zwei Zerstörungen „Die 
Großen Tage“49. 
Die Sibyllinischen Bücher zählen die Zeitalter auf, in denen die Welt Zer-
störung und Erneuerung durchmachte. Die Sibylle berichtete folgendes: 
„Die neun Sonnen sind neun Zeitalter ... Gegenwärtig ist die siebte 
Sonne.“ Die Sibylle prophezeite auch, daß noch zwei Zeitalter kommen 
sollten – das der achten und das der neunten Sonne50. 

                                                   
44 F. L. de Gomara, Conquista de Mexico (1870) II, S. 261. 
45 Liber memorialis IX. 
46 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 206. 
47 Warren, Buddhism in Translations, S. 332. 
48 Ebenda. 
49 Im Talmud ist der „Gottes-Tag“ gleich einem Jahrtausend, ebenso in II. Petrus 3, 8. 
50 Schleifer, Die Erzählung der Sibylle. Ein Apokryph nach den karshunischen, arabischen 
und äthiopischen Handschriften zu London, Oxford, Paris und Rom, Denkschrift der 
Kaiserlichen Akademie der Wissenschaft Wien, Philos.-hist. Klasse LIII (1910). 



 51

Die Ureinwohner von Britisch Nordborneo erklären heute noch, daß der 
Himmel ursprünglich niedriger war, daß sechs Sonnen vernichtet wurden 
und die Welt gegenwärtig von der siebten Sonne beschienen wird51.  
Sieben Sonnenzeitalter werden in den Manuskripten der Mayas, in den 
heiligen Büchern der Buddhisten und in den Sibyllinischen Büchern 
erwähnt. In all den angeführten Quellen wird erklärt (und zwar von den 
Quellen selbst), daß die „Sonnen“ aufeinanderfolgende Epochen 
bezeichnen, von denen jede in einer großen allgemeinen Vernichtung 
unterging.  
Ist der Grund dafür, daß von den Völkern beider Halbkugeln das Wort 
„Sonne“ an die Stelle des Wortes „Zeitalter“ trat, etwa darin zu suchen, daß 
sich mit jedem Weltalter das Aussehen des Gestirns und seine Bahn am 
Himmel änderte? 
                                                                                                                                                                         
 
51 Vgl. Dixon, Oceanic Mythology, S. 178. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 52

 
 
 



 53

 
Erster Teil 

 
 

VENUS 
 
 

Kein Buch oder keine Büchersammlung 
ist in der Geschichte der Menschheit 
aufmerksamer gelesen, weiter verbreitet 
oder sorgfältiger erforscht worden – als 
das Alte Testament. 
 

R. H. PFEIFFER 
Introduction to the Old Testament 



 54

 



 55

Kapitel 1 
 
 
 

EINE GANZ UNGLAUBLICHE GESCHICHTE 
 
 
 
 
 
 
 

Eine ganz unglaubliche Wundergeschichte wird von Josua-ben-Nun er-
zählt, der bei der Verfolgung der Kanaaniterkönige in Beth-Horon Sonne 
und Mond anrief, stillzustehen. „Und er sagte angesichts des Volkes Israel: 
Sonne, stehe still zu Gibeon und Mond im Tale Ajalon. Da stand die 
Sonne und der Mond stille, bis daß sich das Volk an seinen Feinden 
rächete. Ist dies nicht geschrieben im Buche des Frommen (Jasher)? Also 
stand die Sonne mitten am Himmel und verzog unterzugehen, beinahe 
einen ganzen Tag“ (Josua 10, 12-13). 
Diese Geschichte geht über das hinaus, was auch der phantasievollste oder 
frömmste Mensch glauben kann. Die Wogen der stürmischen See mögen 
das eine Heer ertränkt, das andere gnädig geschont haben. Die Erde konnte 
auseinanderbersten und Menschenwesen verschlingen. Der Jordan konnte 
durch ein herabgerutschtes Stück Uferböschung aufgestaut werden. 
Jerichos Mauern mögen umgestürzt worden sein – wenn auch nicht durch 
Trompetenstöße, so doch durch ein zufälliges Erdbeben. Daß aber Sonne 
und Mond in ihrer Bewegung am Himmelsgewölbe innehalten sollten -das 
konnte nur eine Ausgeburt der Phantasie, ein dichterisches Gleichnis, eine 
Metapher1 sein, eine böse Zumutung für gläubige Menschen2, ein 
Gegenstand des Spottes für die ungläubigen. 
Nach dem Wissen unserer Zeit – nicht der Zeit, in der das Buch Josua oder 
das Buch Jasher geschrieben wurde -, konnte sich so etwas nur ereignen, 
wenn die Erde eine Zeitlang in ihrer Bewegung auf der vorgezeichneten 
                                                   
1 „Sicherlich konnte man sich keine wirkungsvollere Ausschmückung ausdenken, die besser 
für die Dramatik einer heroischen und lyrischen Dichtung geeignet gewesen wäre.“ G. 
Schiaparelli, Astronomy in the Old Testament (1905), S. 40. 
2 W. Whiston schrieb im Hinblick auf das Wunder von der stillstehenden Sonne in seiner 
New Theory of the Earth (6. Ausgabe 1755), S. 19-21: „Die Heilige Schrift hatte nicht im 
Sinn, den Menschen Philosophie zu lehren oder sich dem wirklichen pythagoreischen 
Weltsystem anzupassen“, und weiter: „Die Propheten und die Verfasser der Heiligen-Schrift 
selbst, die ja selten oder nie Philosophen waren, konnten diese Dinge nicht anders 
darstellen, als sie selbst und die große Menge sie verstanden.“ 
 



 56

Bahn einhielt. Ist eine solche Störung vorstellbar? Keinerlei Anhaltspunkte 
für eine noch so schwache Störung findet sich in den heutigen Annalen der 
Erde verzeichnet. Jedes Jahr besteht aus 365 Tagen, 5 Stunden und 49 
Minuten. 
Ein Abweichen der Erde von ihrer regelmäßigen Rotation ist denkbar, aber 
nur in dem sehr unwahrscheinlichen Fall, daß unser Planet einem anderen 
Himmelskörper mit genügend großer Masse begegnen würde, um den 
vorgezeichneten Lauf unserer Welt zu stören. 
Es trifft zu, daß Aerolithen oder Meteoriten dauernd auf unsere Erde 
gelangen, manchmal zu Tausenden oder Zehntausenden. Aber niemals ist 
eine Verschiebung im regelmäßigen Weiter- und Weiterdrehen der Erde 
wahrgenommen worden. 
Das bedeutet keineswegs, daß nicht ein größerer Körper oder eine größere 
Zahl von Körpern die Erdkugel treffen könnten. Die große Zahl der 
Planetoiden zwischen den Bahnen der Planeten Mars und Jupiter legt nahe, 
daß dort irgendwann einmal ein anderer Planet kreiste; heute folgen nur 
noch diese Meteoriten ungefähr der Bahn, auf der der zerstörte Planet einst 
dahinzog. Möglicherweise prallte ein Komet mit ihm zusammen und 
schlug ihn in Stücke. 
Daß ein Komet mit unserem Planeten zusammenstößt, ist nicht sehr wahr-
scheinlich, aber der Gedanke ist darum keineswegs völlig abwegig. Der 
Himmelsmechanismus läuft mit beinahe absoluter Regelmäßigkeit; aber 
Tausende, ja Millionen unsteter und verirrter Kometen laufen am Himmel 
um, und ihr Dazwischentreten kann die Harmonie stören. Einige dieser 
Kometen gehören zu unserem System. Sie kehren periodisch wieder, aber 
infolge der Gravitationswirkung der großen Planeten, an denen sie 
mitunter sehr nahe vorbeifliegen, in nicht sehr gleichmäßigen Intervallen. 
Unzählige andere Kometen, oft nur durch das Teleskop sichtbar, fliegen 
aus den unermeßlichen Tiefen des Weltalls mit großer Geschwindigkeit 
ein und verschwinden wieder – möglicherweise auf ewig. Einige Kometen 
sind nur für Stunden sichtbar, andere für Tage, Wochen oder gar Monate. 
Könnte es passieren, daß unsere Erde, die Erde unter unseren Füßen, dem 
vernichtenden Zusammenprall mit einer Riesenmasse von Meteoriten ent-
gegenzieht, einem Schwärm von Steinen, die mit ungeheurer 
Geschwindigkeit durch unser Sonnensystem fliegen? 
Von den Tagen des Aristoteles, nach dessen Zeugnis ein beim Auftauchen 
eines Kometen in Aigospotamoi herabgestürzter Meteorit durch den Wind 
vom Boden in die Lüfte getragen und wieder fallen gelassen wurde, bis



 57

Biot, der im Jahre 1803 im Auftrag der französischen Akademie der 
Wissenschaften einen bei Aigle in Frankreich niedergegangenen Meteo-
ritenschwarm untersuchte – in all dieser Zeit glaubte die wissenschaftliche 
Welt nicht, daß so etwas wie ein vom Himmel fallender Stein möglich sei, 
mochten inzwischen auch Kopernikus, Galiläi, Kepler, Newton und 
Huygens gelebt haben. Und dies, obwohl bei zahlreichen Anlässen vor den 
Augen einer versammelten Menge Steine herabfielen, wie z. B. ein 
Meteorit in Gegenwart des Kaisers Maximilian und seines Hofes in 
Ensisheim im Elsaß am 7. November 14923. 
Noch kurz vor dem Jahre 1803 hatte bei einer anderen Gelegenheit die 
Akademie der Wissenschaften in Paris nicht glauben wollen, daß Steine 
vom Himmel gefallen waren. Der Meteoritenfall in Südfrankreich vom 24. 
Juli 1790 wurde als un phénomène physiquement impossible bezeichnet4. 
Seit dem Jahre 1803 haben die Gelehrten dann allerdings daran glauben 
gelernt. Wenn aber ein Stein mit der Erde zusammenstoßen kann und 
gelegentlich ganze Schauer von Steinen, kann dann nicht ein Komet in 
voller Größe auf die Erde fallen? Man hat ausgerechnet, daß diese 
Möglichkeit zwar besteht, daß es aber ein sehr unwahrscheinliches 
Ereignis wäre5. 
                                                   
 
3 C. P. Olivier, Meteors (1925), S. 4. 
4 P. Bertholon, Pubblicazióni della specola astronomica Vaticana (1913). 
5 D. F. Arago schätzte gelegentlich, daß die Wahrscheinlichkeit, daß ein Meteor die Erde 
träfe, 1  zu 280 Millionen sei. Dennoch zeugt ein Loch  von  Wz  Kilometer Durchmesser in 
Arizona von einem tatsächlich direkten Zusammenstoß zwischen der Erde und einem 
kleinen Kometen oder Planetoiden. Am 30. Juni 1908 fiel in Sibirien bei 60° 56' nördlicher 
Breite und 101° 57' östlicher Länge eine Eisenmasse, deren Gewicht auf 40 000 Tonnen 
berechnet wurde. Im Jahre 1946 passierte der kleine Giacobini-Zinner-Komet in einem 
Abstand von nur 212 000 Kilometer die Stelle, an der sich die Erde acht Tage später befand. 
Bei den Nachforschungen, ob der Zusammenstoß zwischen der Erde und einem Kometen 
schon früher einmal behandelt worden war, fand ich, daß W. Whiston, Newtons Nachfolger 
in Cambridge und ein Zeitgenosse Halleys, in seiner New Theory of the Earth (deren erste 
Ausgabe 1696 erschien) zu beweisen suchte, daß der Komet von 1680, dem er 
(irrtümlicherweise) eine Periode von 575½ Jahren zuschrieb, bei einer früheren Begegnung 
die biblische Sintflut verursacht habe. 
G. Cuvier, der eine eigene Erklärung für die großen Weltkatastrophen nicht anbieten konnte, 
weist auf Whistons Theorie mit folgenden Worten hin: [Whiston] „schuf die Erde aus der 
Atmosphäre eines Cometen, und ließ sie durch den Schweif eines andern unter Wasser 
setzen; die Hitze, welche ihr von ihrem ersten Ursprung her noch übrig geblieben war, 
verführte alle lebenden Wesen zur Sünde, auch wurden sie mit Ausnahme der Fische, 
welche wahrscheinlich keine so lebhaften Leidenschaften hatten, insgesamt in den Fluthen 
ersäuft.“ (Umwälzungen der Erdrinde I, S. 41.) I.  
Donelly, Schriftsteller, Reformer und Mitglied des Amerikanischen Repräsentantenhauses, 



 58

Wenn der Kopf eines Kometen so nah an uns vorbeigehen würde, daß er 
eine Veränderung der Erdbahn bewirken würde, dann würde neben dieser 
Bahnstörung möglicherweise auch noch eine andere Erscheinung 
auftreten: Ein Regen von Meteoriten würde die Erde treffen und zu einem 
wahren Katarakt anwachsen. Steine, im Flug durch die Atmosphäre 
versengt, würden auf Häuser und Menschen geschleudert. 
Im Buch Josua findet sich zwei Verse vor der Schilderung, wie die Sonne 
für die Dauer einiger Stunden bewegungslos am Himmel stand, die fol-
gende Stelle: 
„Und da sie (die Kanaaniterkönige) vor Israel flohen den Weg herab zu 
Beth-Horon, ließ der Herr große Steine (avanim gdolot) vom Himmel auf 
sie fallen, bis gen Aseka, daß sie starben. Und viel mehr starben ihrer von 
dem Hagel (Steine von barad), denn die Kinder Israel mit dem Schwert 
erwürgeten“ (Josua 10, 11). 
Der Verfasser des Buches Josua hatte sicher keine Ahnung vom 
Zusammenhang der beiden Erscheinungen. Man kann nicht erwarten, daß 
er irgendwelche Kenntnisse über die Natur von Aerolithen hatte, über die 
Anziehungskräfte zwischen Himmelskörpern und dergleichen. Da nach 
diesem Bericht beide Ereignisse gleichzeitig eintraten, ist es 
unwahrscheinlich, daß sie erfunden worden wären. Die Meteoriten fielen 
wie ein Wolkenbruch auf die Erde herab. Sie müssen in sehr großer Zahl 
gefallen sein, denn sie schlugen mehr Krieger nieder als die Schwerter 
ihrer Feinde. Um Menschen zu Hunderten und Tausenden auf dem Felde 
zu erschlagen, muß ein Katarakt von Steinen niedergegangen sein. Ein 
solcher Schwall von Steinen würde bedeuten, daß ein Schwärm Meteoriten 
oder ein Komet unseren Planeten getroffen hätte. 
Das Zitat in der Bibel aus dem Buch Jasher ist lakonisch und könnte den 
Eindruck vermitteln, daß der Stillstand der Sonne und des Mondes eine 
örtliche Erscheinung gewesen sei, die nur in Palästina im Tal von Ajalon 
und in Gibeon beobachtet wurde. Aber der kosmische Charakter dieses 
Wunders kommt in einem Josua zugeschriebenen Dankgebet deutlich zum 
Ausdruck: 
                                                                                                                                                                         
versuchte in seinem Buch Ragnarok (1883) das Vorhandensein von Geröll und Kies auf 
dem Gesteinsuntergrunde in Amerika und Europa zu erklären, indem er ein 
Zusammentreffen mit einem Kometen annahm, das die zugewandte Halbkugel der Erde mit 
einem Schwall von Geröll überschüttete. Er datierte dieses Ereignis nicht näher, aber 
immerhin in eine Zeit, zu der bereits der Mensch die Erde bevölkerte. Donelly war sich 
offenbar nicht bewußt, daß Whiston sein Vorgänger gewesen war. Seine Annahme, daß es 
Geröll nur in einer Hälfte der Erde gebe, ist willkürlich und falsch. 
 



 59

„Sonne und Mond standen still am Himmel, 
Du standest in Deinem Zorn gegen unsere Unterdrücker .. 
Alle Fürsten der Welt erhoben sich, 
Die Könige der Völker hatten sich zusammengeschart... 
Du vernichtetest sie in Deinem Ungestüm, 
Und Du machtest sie in Deinem Grimm zuschanden, 
Völker wurden rasend aus Furcht vor Dir, 
Königreiche wankten unter Deinem Zorn . . . 
Du gossest Deine Rache über ihnen aus ... 
Du schrecktest sie in Deinem Wüten ... 
Die Erde bebte und zitterte von dem Grollen Deines Donners, 
Du tatest sie verfolgen in Deinem Sturm, 
Du tatest sie verzehren in Deinem Wirbelwind. 
Ihre Leichen waren wie Kehricht.“6 

 
Der Umfang des Gebietes, über das der himmlische Zorn hinwegging, 
wird durch dieses Dankgebet besonders betont: „All die Königreiche 
wankten ...“ 
Ein Schwall vom Himmel herabstürzender Steine, ein Erdbeben, ein Wir-
belwind und eine Störung der Erdbewegung – diese vier Erscheinungen 
gehören zusammen. Es scheint, daß ein großer Komet ganz nahe an der 
Erde vorübergezogen sein und ihren Lauf unterbrochen haben muß; ein 
Teil der in Nacken und Schweif des Kometen zerstreuten Steine versetzte 
der Oberfläche unserer Erde einen betäubenden Schlag. Sind wir auf 
Grund des Buches Josua zu der Annahme berechtigt, daß irgendwann in 
der Mitte des zweiten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung die Erde in 
ihrer gleichmäßigen Umdrehung von einem Kometen unterbrochen 
wurde? Diese Annahme zieht so viele Folgerungen nach sich, daß man sie 
nicht leichtfertig machen darf. Ich muß aber hierauf bemerken, daß, wenn 
auch diese Folgerungen zahlreich und weitreichend sind, die vorliegende 
Untersuchung doch in ihrer Gesamtheit eine in sich geschlossene Folge 
von Dokumenten und anderem Beweismaterial darstellt, die 
zusammengenommen das Gewicht dieser und auch aller anderen 
Behauptungen in diesem Buch zu tragen vermögen.  
Es handelt sich hier um ein Problem der Mechanik. Ein Punkt in den 
äußeren Schichten der rotierenden Erdkugel (besonders in der Nähe des 
Äquators) bewegt sich mit einer höheren Umfangsgeschwindigkeit als ein
                                                   
6 Ginzberg, Legends IV, 11-12. 



 60

Punkt in den inneren Schichten, jedoch mit derselben Winkelgeschwin-
digkeit. Wird nun die Erde plötzlich angehalten (oder gebremst), so könn-
ten demzufolge die inneren Schichten bereits zum Stillstand kommen 
(oder in ihrer Umdrehungsgeschwindigkeit herabgemindert werden), 
während die äußeren Schichten noch das Bestreben haben, weiter zu 
rotieren. Dies würde zwischen den verschiedenen flüssigen oder 
halbflüssigen Schichten Reibung hervorrufen, die ihrerseits wieder Wärme 
erzeugt; die am äußersten Umfang liegenden festen Schichten würden 
auseinandergerissen werden und würden dadurch Gebirge und selbst 
Kontinente sinken oder aufsteigen lassen. 
Wie ich später zeigen werde, sanken Gebirge ein und andere stiegen aus 
ebener Fläche auf; die Erde mit ihren Ozeanen und Ländermassen erhitzte 
sich; das Meer begann an zahlreichen Stellen zu kochen, der Fels zu 
schmelzen, Vulkane flammten auf und Wälder brannten. Würde nicht ein 
plötzliches Anhalten der Erde aus einer Umfangsgeschwindigkeit von über 
1500 Stundenkilometern am Äquator die völlige Zerstörung der Welt 
bedeuten? Da die Erde es überstand, müssen Umstände wirksam gewesen 
sein, welche die Verlangsamung der Erdrotation – wenn es eine solche 
überhaupt gegeben hat – dämpften, oder es muß außer der Erwärmung 
noch einen anderen Auslaß für die Bewegungsenergie gegeben haben – 
oder sogar beides zusammen. Falls aber die Rotation ungestört fortdauerte, 
kippte möglicherweise die Erdachse unter der Einwirkung eines starken 
Magnetfeldes, so daß es aussah, als habe die Sonne für die Dauer von 
Stunden ihre Tagesbewegung verloren7. Wir werden dieses Problem im 
Auge behalten und es im Nachwort dieses Bandes wieder aufgreifen. 

 
 

Auf der anderen Seite des Ozeans 
 
 

Das Buch Josua, das aus dem noch älteren Buch Jasher zusammengetragen 
ist, zählt die Reihenfolge der Ereignisse auf. „Josua ... zog die ganze Nacht 
von Gilgal hinauf.“ Im frühen Morgengrauen fiel er zu Gibeon über seine 
ahnungslosen Feinde her und „jagte sie den Weg entlang, der auf Beth-
Horon zuführt“. Als sie flohen, wurden große Steine vom Himmel 
herabgeschleudert. Am selben Tage („an dem Tage, als der Herr die 
Amoriter überantwortete“) stand die Sonne still zu Gibeon und der Mond 
                                                   
7 Auf diese Erklärung brachte mich M. Abramowich aus Tel Aviv. 
 



 61

im Tale Ajalon. Es ist darauf hingewiesen worden, daß diese Beschreibung 
von der Stellung der Gestirne folgern läßt, daß die Sonne am 
Vormittagshimmel stand8. Das Buch Josua sagt, daß die Gestirne in der 
Mitte des Himmels standen. 
Berücksichtigt man den geographischen Längenunterschied, so muß es auf 
der westlichen Halbkugel Nacht oder früher Morgen gewesen sein. Wir 
greifen nach dem Fach, in dem die Bücher über die historischen Über-
lieferungen der Ureinwohner Mittelamerikas stehen.  
Die Begleiter des Columbus und Cortez trafen bei ihrer Ankunft in 
Amerika des Schreibens kundige Völker an, die ihre eigenen Bücher 
hatten. Die meisten dieser Bücher wurden im sechzehnten Jahrhundert von 
den Dominikanermönchen verbrannt. Nur ganz wenige der alten 
Manuskripte blieben erhalten und werden heute in den Bibliotheken in 
Paris, im Vatikan, im Prado und in Dresden aufbewahrt; sie werden 
Codices genannt, und ihr Inhalt ist durchforscht und auch teilweise ent-
ziffert worden. Unter den Indianern zur Zeit der Eroberungen und auch 
des folgenden Jahrhunderts gab es schriftkundige Leute, denen das in der 
Bilderschrift ihrer Vorfahren niedergeschriebene Wissen zugänglich war9. 
In den mexikanischen Annalen von Cuauhtitlan10 – der im sechzehnten 
Jahrhundert in Nahua-Indianisch geschriebenen Geschichte des Reiches 
von Culhuacan und Mexiko – wird berichtet, daß bei einer kosmischen 
Katastrophe, die sich in ferner Vergangenheit zutrug, die Nacht lange Zeit 
nicht aufhörte. 
Die biblische Erzählung beschreibt, daß die Sonne noch einen weiteren 
Tag lang am Himmel blieb („etwa einen ganzen Tag“). Die Midraschim, 
die Bücher von den alten, in der Schrift nicht enthaltenen Überlieferungen 
berichten, Sonne und Mond hätten während 36 itim oder 18 Stunden11 

                                                   
8 H. Holzinger, Josua (Handkommentar zum Alten Testament, herausgegeben von Marti, 
1901), S. 40. – R. Eisler, Joshua and the Sun, American Journal of Semitic Languages and 
Literature, XLII (1926), S. 83: „Es wäre ganz sinnlos gewesen, früh am Morgen einer 
Schlacht, den ganzen Tag noch  vor sich, für das Weiterscheinen der Sonne, selbst bis in die 
Nachtzeit hinein, zu beten.“ 
9 Die Sprache der Maya wird noch von ungefähr 300 000 Menschen gesprochen, aber von 
den Maya-Hieroglyphen sind nur die für den Kalender verwendeten Zeichen sicher bekannt. 
10 Auch unter dem Namen Codex Chimalpopoca bekannt. „Dieses Manuskript enthält eine 
Reihe von Berichten sehr alten Datums, von denen mehrere mehr als tausend Jahre vor die 
christliche Zeitrechnung zurückgehen“ (Brasseur).  [Die Geschichte der Königreiche von 
Colhuacan und Mexiko. Originaltext mit deutscher Übersetzung von Walter Lehmann 
(Quellenwerke zur alten Geschichte Amerikas I, 1938).] 
11 Sefer Ha-Yashar,  Herausg. L. Goldschmidt  (1923);  Pirkei Rabbi  Elieser (die hebräischen  
 



 62

stillgestanden, so daß der Tag von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang 
etwa 30 Stunden gedauert hätte. 
In den mexikanischen Annalen wird mitgeteilt, daß die Welt des Lichtes 
beraubt war und die Sonne eine vierfache Nacht lang nicht erschien. Wäh-
rend so verlängerter Tage oder Nächte konnte die Zeit durch die ge-
bräuchlichen Hilfsmittel, die den Alten zur Verfügung standen, nicht ge-
messen werden12. 
Sahagun, der spanische Gelehrte, der eine Generation nach Columbus nach 
Amerika kam und die Überlieferungen der Ureinwohner sammelte, 
schrieb, daß zur Zeit einer kosmischen Katastrophe die Sonne sich nur ein 
wenig über den Horizont erhob und dort blieb, ohne sich zu bewegen, 
während auch der Mond stillstand13. 
Ich befasse mich zuerst mit der westlichen Halbkugel, weil zur Zeit ihrer 
Entdeckung die biblischen Geschichten den dortigen Ureinwohnern nicht 
bekannt waren. Zudem enthält die von Sahagun bewahrte Überlieferung 
keine Anhaltspunkte dafür, daß sie etwa erst durch die Missionare ein-
geführt worden sei: Seine Darstellung enthält nichts, was auf Josua-ben-
Nun und seinen Krieg gegen die Kanaaniterkönige hinweist; auch die 
Stellung der Sonne, nur ganz wenig über dem östlichen Horizont, unter-
scheidet sich von dem Bibeltext, wenn sie ihm auch nicht widerspricht. 
Wir könnten unseren Weg um die Erde nehmen und den verschiedenen 
Überlieferungen über eine verlängerte Nacht und einen verlängerten Tag 
nachforschen, über Sonne und Mond, die abwesend waren oder an 
verschiedenen Punkten dem Tierkreis entlang innehielten, während die 
Erde in einer in Flammen stehenden Welt ein Bombardement von Steinen 
durchmachte. Aber wir müssen die Reise noch ein wenig verschieben. 
Nach den Erinnerungen der Menschheit gab es mehr als nur eine solche 
Katastrophe, bei der die Erde aufhörte, mit ihrer gleichmäßigen Achsen-
drehung als Zeitmesser zu dienen. 
Zunächst ist es wichtig, die einzelnen kosmischen Katastrophen klar aus-
einanderzuhalten, von denen manche vor und manche nach der hier be-
schriebenen stattfanden, und von denen manche von größerem, manche 
von geringerem Ausmaß waren. 
                                                                                                                                                                         
Quellen stimmen hinsichtlich der Dauer des Stillstehens nicht überein); Babylonischer 
Talmud, Traktat Aboda Zara 25 a; Targum Habakuk 3, 11. 
12 Mit Ausnahme der Wasseruhr. 
13 Bernardino  de  Sahagún  (1499?-1590),  Historia general de  las cosas de  Nueva 
España, neue Ausg. 1938 (5 Bde.) und 1946 (3 Bde.). Französ. Übers. D. Jourdanet und R. 
Simeon (1880), S. 481. [Auswahl in deutscher Übersetzung von Eduard Seler (1927).] 
 



 63

 
Kapitel 2 

 
ZWEIUNDFÜNFZIG JAHRE FRÜHER 

 
 
 
Die schriftlichen Überlieferungen aus dem vorkolumbischen Mittelamerika 
berichten uns, daß zweiundfünfzig Jahre vor dieser Katastrophe, welche der 
aus der Zeit Josuas so sehr ähnelt, eine andere Katastrophe weltweiten 
Ausmaßes sich ereignete1. Es ist daher nur natürlich, auf die alten, im Alten 
Testament wiedergegebenen israelitischen Überlieferungen zurückzu-
greifen, um festzustellen, ob sie Zeugnisse einer entsprechenden 
Katastrophe enthalten. 
Die Zeit der Wanderungen in der Wüste wird von der Schrift mit vierzig 
Jahren angegeben. Während einer weiteren Zahl von Jahren vor jenem 
Tage, an dem „die Sonne stillstand“, vollzog sich dann die langwierige 
Eroberung Palästinas2. Es liegt daher nahe, sich die Frage vorzulegen, ob 
etwa ein Datum 52 Jahre vor diesem Ereignis mit der Zeit des Auszugs aus 
Ägypten zusammenfiele. 
In dem Werk Weltalter im Chaos werde ich in einer ausführlichen Weise 
die Katastrophe schildern, die Ägypten und Arabien heimsuchte. In die-
sem Werk wird ausgeführt, daß der Auszug aus Ägypten inmitten eines 
großen Aufruhrs der Naturgewalten stattfand, der dem als „das Mittlere 
Reich“ bekannten Abschnitt der ägyptischen Geschichte ein Ende setzte. 
Darin versuche ich zu zeigen, daß die zeitgenössischen ägyptischen 
Quellen dieselbe, von den „Plagen Ägyptens“ begleitete Katastrophe 
beschreiben, und daß die Überlieferungen der arabischen Halbinsel von 
ähnlichen Ereignissen sowohl im Inneren des Landes wie auch an den 
Küsten des Roten Meeres berichten. In diesem Werk nehme ich auch zu 
Beke's Gedanken Stellung, wonach der Berg Sinai ein rauchender Vulkan 
gewesen sei. Ich zeige dabei allerdings auf, daß „das Ausmaß der Kata-
strophe bei weitem das Maß von Unheil übertraf, welches ein einziger 
Vulkan anrichten könnte“, und ich verspreche eine Antwort auf die 
Frage: „Welcher Art und welchen Umfanges war diese von Plagen be-

                                                   
1 Diese Quellen werden auf den folgenden Seiten zitiert. 
2 Nach rabbinischen Quellen dauerte die kriegerische Eroberung Palästinas vierzehn Jahre. 



 64

gleitete Katastrophe bzw. diese Serie von Katastrophen?“, sowie die Ver-
öffentlichung einer Untersuchung über das Wesen der großen 
Katastrophen der Vergangenheit. Der Gedanke zu beiden Werken – die 
Neufassung der Weltgeschichte und die Neufassung der Naturgeschichte – 
kam mir in dem kurzen Abstand eines halben Jahres; der Wunsch, eine 
einwandfreie historische Chronologie aufzustellen, bevor ich die 
Naturereignisse in die Epochen menschlicher Geschichte einordnete, 
veranlaßte mich, Weltalter im Chaos zuerst abzuschließen3. Ich werde hier 
einen Teil des Geschichts-materials aus den ersten Kapiteln von Weltalter 
im Chaos verwenden. Dort benütze ich es, um die Gleichzeitigkeit 
geschichtlicher Ereignisse in den Ländern um das östliche Mittelmeer zu 
bestimmen; hier benütze ich es, um zu beweisen, daß sich die gleichen 
Geschehnisse auf dem ganzen Weltenrund abspielten, und um die Natur 
dieser Geschehnisse zu erklären. 

 
 

 
Die rote Welt 

 
In der Mitte des zweiten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung erlebte die 
Erde, wie ich zeigen will, eine der größten Katastrophen ihrer Geschichte. 
Ein Himmelskörper, der erst kurz zuvor ein Glied unseres Sonnensystems 
geworden war – ein neuer Komet -, kam ganz nahe an die Erde heran. Eine 
Darstellung dieser Katastrophe läßt sich aus den Zeugnissen 
rekonstruieren, die in einer großen Zahl von Dokumenten enthalten sind. 
Der Komet war auf dem Wege von seinem Perihel und berührte die Erde 
zuerst mit seinem gasförmigen Schweif. Weiter unten in diesem Buch 
werde ich zeigen, daß es dieser Komet war, über den Servius schrieb: Non 
igneo sed sanguineo rubore fuisse („Er war nicht von feuriger, sondern 
von blutiger Röte“). 
Eines der ersten sichtbaren Anzeichen dieser Begegnung war, daß die Erd-
oberfläche von dem feinen Staub eines rostfarbenen Stoffes gerötet wurde. 
Dieser Farbstoff verlieh dem Wasser von Meer, See und Fluß eine blutige 
Färbung. Infolge dieser kleinen Teilchen eines eisenhaltigen oder anderen 
löslichen Farbstoffes wurde die Welt rot. 
Das Manuscript Quiché der Mayas erzählt, daß auf der westlichen Halb-
kugel in den Tagen der großen Weltkatastrophe, als die Erde bebte und die 
                                                   
3 Der Reihe der Veröffentlichung nach wird dies auf den vorliegenden Band folgen. 
 



 65

Sonne in ihrer Bewegung innehielt, das Wasser in den Flüssen zu Blut 
wurde4. 
Ipuwer, ein ägyptischer Augenzeuge der Katastrophe, schrieb seine Klage 
auf Papyrus nieder5: „Der Fluß ist Blut“, und dies stimmt überein mit dem 
Buche Exodus (7, 20): „Alles Wasser im Strom ward in Blut verwandelt.“ 
Der Verfasser des Papyrus schrieb weiter: „Plage ist allenthalben im 
Lande, Blut ist überall“, und dies deckt sich mit dem Buch Exodus (7, 
21): „... und es war Blut in ganz Ägyptenland.“ Das Auftreten des blut-
ähnlichen Farbstoffes in den Flüssen verursachte ein Fischsterben, das 
Verwesung und Gestank im Gefolge hatte. „Und der Strom ward 
stinkend“ (Exodus 7, 21). „Aber alle Ägypter gruben nach Wasser um 
den Strom her, zu trinken; denn das Wasser aus dem Strom konnten sie 
nicht trinken“ (Exodus 7, 24). Der Papyrus berichtet: „Die Menschen 
scheuen sich, davon zu trinken; sie dürsten nach Wasser“, und weiter: 
„Das ist unser Wasser! Das ist unsere Labe! Was gäbe es da für uns zu 
tun? Alles ist Verderbnis!“ 
Die Haut von Mensch und Tier wurde gereizt durch den Staub, der 
Schwären, Krankheit und Viehsterben hervorrief – „eine sehr schwere 
Pestilenz“6. Wilde Tiere kamen ganz nahe an die Dörfer und Städte, er-
schreckt durch die seltsamen Vorzeichen am Himmel7.  
Der Gipfel des Thrakischen Berglandes erhielt den Namen „Haemus“, und 
Apollodor berichtet von einer Überlieferung der Thraker, wonach der 
Gipfel so benannt wurde nach dem „Strom von Blut, der aus dem Berg 
hervorquoll“, als der Götterkampf zwischen Zeus und Typhon ausgetragen 
und Typhon von einem Blitzstrahl erschlagen wurde8. Es heißt, daß eine 
Stadt in Ägypten aus demselben Grunde denselben Namen erhielt9. Die 
Mythologie, die den Kräften des kosmischen Dramas menschliche Gestalt 
                                                   
4 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 130. 
5 A. H. Gardiner, Admonitions of an Egyptian Sage from a hieratic papyrus in Leiden 
(1909). Sein Verfasser war ein Ägypter namens Ipuwer. Im weiteren wird dieser Text als 
„Papyrus Ipuwer“ zitiert. 
In Zeitalter im Chaos werde ich Beweismaterial beibringen, um zu zeigen, daß dieser Papy-
rus Ereignisse aus der Zeit des Endes des Mittleren ägyptischen Reiches und des Auszugs 
aus Ägypten beschreibt. Er muß unmittelbar im Anschluß an die Katastrophe geschrieben 
worden sein. 
6 Exodus 9, 3; vgl. Papyrus Ipuwer 5, 5 
7 Ginzberg, Legends V, 430. 
8 Apollodor, Mythologische Bibliothek VI (englische Übersetzung von J. G. Frazer: The 
Library, 1921). 
9 Frazers Kommentar zu Apollodors Library I, 50. 
 



 66

verlieh, schildert die Welt als rot gefärbt. In einer ägyptischen Sage wird 
der blutige Farbton der Welt dem Blute des Osiris, der tödlich 
verwundeten Planetengottheit, zugeschrieben; in einer anderen Sage ist es 
das Blut Seths oder Apopis'; in der babylonischen Sage war die Welt rot 
gefärbt vom Blute des erschlagenen Himmelsungeheuers Tiamat10. 
Das finnische Epos Kalevala schildert, wie die Welt in den Tagen des 
kosmischen Aufruhrs mit roter Milch besprenkelt war11. Die Tartaren 
des Altai erzählen von einer Katastrophe, bei der „Blut die ganze Welt 
rötete“, worauf dann ein Weltenbrand folgt12. Die Orphischen Hymnen 
berichten von einer Zeit, als das Himmelsgewölbe, „der mächtige 
Olymp, furchtbar erzitterte ... und die Erde ringsum fürchterlich gellte, 
und das Meer ins Wallen gebracht ward, aufgerührt mit seinen 
purpurnen Wogen!“13 
Eine viel umstrittene Frage ist: Woher hat das Rote Meer seinen Namen? 
Wenn ein Meer das Schwarze oder das Weiße heißt, dann wird das 3n der 
dunklen Färbung des Wassers oder der leuchtenden Helle von Schnee und 
Eis liegen. Das Rote Meer hat eine tiefblaue Farbe. Da einem nichts 
besseres einfiel, führte man Korallenbänke oder rote Vögel an seinen 
Ufern als Erklärung für seinen Namen an14. 
Wie alles Wasser in Ägypten, so war auch das Wasser an der Oberfläche 
des „Meeres des Durchzugs“ von roter Färbung. Offenbar tat Raffael 
keineswegs einen Mißgriff, als er bei der Darstellung des Durchzugs durch 
das Rote Meer das Wasser rot malte. 
Es war selbstverständlich nicht dieser Berg oder jener Fluß oder ein 
einzelnes Meer, das gerötet war und so den Beinamen Rot oder Blutig zum 
Unterschied von anderen Bergen oder Meeren erwarb. Aber Scharen von 
Menschen, die Zeugen dieses kosmischen Aufruhrs waren und mit ihrem 
Leben davonkamen, schrieben den Namen Haemus oder Rot eben 
bestimmten Örtlichkeiten zu. 
 
                                                   
10 Erich Ebeling, Das babylonische Weltschöpfungslied, 1921. 
11 Kalevala, Rune 9 (deutsche Ausgabe von Dagmar Welding, 1948). 
12 U. Holmberg, Finno-Ugric, Siberian Mythology (1927), S. 370. 
13 „To Minerva“ in Orphic Hymns (Übers. A. Buckley), herausgegeben mit Homers 
Odyssee (1861). 
14 H. S. Palmer, Sinai (1892). Wahrscheinlich erhielt in dieser Zeit das Gebirgsland Seir, 
durch das die Israeliten wanderten, den Namen Edom (Rot), und ebenso Erythrea seinen 
Namen von griechisch erythraios für rot; das Erythräische Meer war im Altertum der Name 
des Arabischen Golfes am Indischen Ozean, der auch auf das Rote Meer angewandt wurde. 
 
 



 67

Die Erscheinung, daß „Blut“ vom Himmel herabregnete, ist in räumlich 
begrenzten Gebieten und in kleinerem Maßstab auch in jüngerer Zeit 
beobachtet worden. Ein derartiger Vorfall ereignete sich nach Plinius 
während des Konsulats des Manius Acilius und Gajus Porcius15. Auch 
babylonische Quellen berichten, daß roter Staub und Regen vom Himmel 
fielen16; insbesondere Fälle von „blutigem Regen“ sind in verschiedenen 
Ländern aufgezeichnet worden17. Der rote wasserlösliche Staub, der in 
Wassertropfen vom Himmel fällt, hat seinen Ursprung nicht in den Wol-
ken, sondern muß von Vulkanausbrüchen oder aus kosmischen Weiten 
kommen. Das Niedergehen von Meteoritenstaub nach dem Auftreten von 
Meteoriten ist eine allgemein bekannte Erscheinung; dieser Staub findet 
sich auf dem Schnee der Gebirge und der Polarregionen18. 
 
 

Der Steinhagel 
  
Nachdem der rote Staub niedergegangen war, war es ein „kleiner Staub 
wie Ruß aus dem Ofen“, der „über ganz Ägyptenland stäubte“ (Exodus  
9, 8), und dann flog ein Schauer von Meteoriten auf die Erde zu. Unser 
Planet geriet tiefer in den Schweif des Kometen hinein. Der Staub war ein 
Vorbote des Kieses. „Es regnete einen sehr großen Hagel, desgleichen in 
Ägypten nicht gewesen ist, seitdem es gegründet ist, bisher“ (Exodus  9, 
18). Steine von barad, hier mit Hagel wiedergegeben, ist, wie in den 
meisten Fällen, wo es in der Bibel vorkommt, der Ausdruck für 
Meteoriten. Wir erfahren auch aus Quellen des Talmud und der 
Midraschim, daß die Steine, die in Ägypten fielen, heiß waren19; dies paßt 
nur auf Meteoriten und nicht auf einen Hagel aus Eis20. In der Schrift 
                                                   
15 Plinius, Historia naturalis II, 57. Ein anderer Fall ereignete sich nach Plutarch unter der 
Regierung des Romulus. 
16 F. X. Kugler, Babylonische Zeitordnung (Band II der Sternkunde .und Sterndienst in 
Babel) (1909-1910), S. 114. 
17 D. F. Arago, Astronomie populaire (1854-1857) IV, S. 209 f.; Abel Remusat, Catalogue 
des bolides et des aérolithes observés ä la Chine et dans les pays voisins (1819), S.6. 
18 Man schätzt, daß täglich eine Tonne Meteoritenstaub auf die Erde fällt. 
19 Babylonischer   Talmud,   Traktat   Berakhot   54 b;   andere   Textquellen   Ginzberg, 
Legends VI, 178. 
20 Im Buche Josua heißt es, daß „große Steine“ vom Himmel fielen und dann werden sie als 
„Steine von barad“ bezeichnet. „Das alte ägyptische Wort für Hagel, AR, wird auch auf einen 
Schauer von Sand und Steinen angewendet; in dem Streit zwischen Horus und Seth wird 
beschrieben, wie Isis auf diesen ar n sa, „einen Hagel von Sand“, herabsendet“. A. Macalister, 
Hail, in Hastings Dictionary of the Bible (1901-1904). 
 



 68

heißt es, daß „Hagel und Feuer durcheinanderfuhren“ (Exodus 9, 24) – 
eine Angabe, deren Bedeutung ich im folgenden Abschnitt besprechen 
werde –, und daß ihr Fall von „lauten Geräuschen“ (kolot) begleitet war, 
was „mit Donnerrollen“ wiedergegeben wird, aber nur eine bildliche und 
keine buchstäblich genaue Übersetzung darstellt, da das Wort für „Don-
ner“ raam ist und hier nicht gebraucht wird. Das Niedergehen der Meteo-
riten wird von Krachen oder explosionsähnlichem Geräusch begleitet, 
und in diesem Falle war es so „mächtig“, daß entsprechend der biblischen 
Erzählung die Leute im Palast ebenso vom Getöse der herabfallenden 
Steine erschreckt wurden, wie durch Zerstörungen, die diese anrichteten 
(Exodus 9, 28). 
Der rote Staub hatte das Volk geängstigt, und es war eine Warnung aus-
gegeben worden, Mensch und Vieh unter Obdach zu halten: „Und nun 
sende hin, und verwahre dein Vieh und alles, was du auf dem Felde hast. 
Denn alle Menschen und das Vieh, das auf dem Felde gefunden wird und 
nicht in die Häuser gesammelt ist, so der Hagel auf sie fällt, werden 
sterben“ (Exodus 9, 19). „Welcher Herz aber sich nicht kehrte an des 
Herrn Wort, die ließen ihre Knechte und ihr Vieh auf dem Feld“ (Exodus 
9, 21). 
Ähnlich auch der ägyptische Augenzeuge: „Das Vieh ist sich selbst über-
lassen, und da ist niemand, es allesamt zusammenzutreiben. Jeder holt für 
sich allein, was mit seinem Namen gebrannt ist.“21 Das erschrockene Vieh 
floh vor dem Schauer von Steinen und Feuer. 
Ipuwer schrieb weiter: „Bäume sind vernichtet“, „keine Früchte, keine 
Kräuter sind zu finden“, „das Korn ist allenthalben vernichtet“, „es ist 
vernichtet, was gestern noch gesehen ward. Das Land ist der Ausdörrung 
überlassen, gleich wie geschnittener Flachs“22. An einem einzigen Tage 
wurden Felder zu Ödland. In dem Buch Exodus (9, 25) ist geschrieben: 
„Und der Hagel (Steine von barad) schlug alles Kraut auf dem Felde und 
zerbrach alle Bäume auf dem Felde.“ 
Die Beschreibung einer solchen Katastrophe findet sich in den Visuddhi-
Magga, einem buddhistischen Text über die Weltalter. „Wenn ein Welt-
alter durch Wind zerstört wird ... so erhebt sich zu Beginn eine Weltalter 
vernichtende große Wolke ... Es erhebt sich ein Wind, das Weltalter zu 
zerstören, und zuerst wirbelt er feinen Staub auf und dann groben Staub 
und dann feinen Sand und dann groben Sand und dann Kies, Steine bis zu 
                                                   
21 Papyrus Ipuwer 9, 2-3. 
22 Ebenda 4, 14; 6, 1; 6, 3; 5, 12. 
 



 69

Felsblöcken so groß ... wie die mächtigen Bäume auf den Hügelkuppen.“ 
Der Wind „kehrt das unterste zu oberst“, weite Flächen „bersten und 
werden hochgeschleudert“, „alle die Gehöfte auf der Erde“ werden 
vernichtet in einer Katastrophe, wenn „Welten mit Welten zusammen-
prallen“23. Die mexikanischen Annalen von Cuauhtitlan beschreiben eine 
kosmische Katastrophe, die von einem Steinhagel begleitet war; auch in 
den mündlichen Überlieferungen der Indianer kehrt das Motiv immer 
wieder: zu alter Zeit „regnete es vom Himmel nicht Wasser, sondern Feuer 
und rotglühende Steine“24, eine Überlieferung, die von der hebräischen 
nicht abweicht. 
 
 

Erdöl 
 

 
Rohes Petroleum wird aus zwei Elementen gebildet, Kohlenstoff und 
Wasserstoff. Die beiden Haupttheorien über den Ursprung des Petroleums 
sind: 

1. die anorganische Theorie: Wasserstoff und Kohlenstoff wurden in den 
Gesteinsformationen der Erde unter großer Hitze und großem Druck 
zusammengebracht; 

2. die organische Theorie: Wasserstoff und Kohlenstoff, die das Pe-
troleum bilden, stammen beide von Überresten pflanzlichen und 
tierischen Lebens, in der Hauptsache von mikroskopischen Meeres-
und Sumpflebewesen. 

Die organische Theorie setzt voraus, daß dieser Vorgang einsetzte, als 
Leben bereits in Menge vorhanden war, zumindest auf dem Grunde des 
Meeres25. 
Die Schweife der Kometen bestehen in der Hauptsache aus Kohlenstoff- 
und Wasserstoffgasen. Mangels Sauerstoff brennen sie zwar nicht im 
Fluge, wohl aber fangen die entzündlichen Gase beim Durchgang durch 
                                                   
23 „World Cycles“, Visuddhi-Magga in Warren, Buddhism in Translations, S. 328. 
24 Alexander, Latin American Mythology, S. 72. 
25 Schon vor Plutarch wurde das Problem der Entstehung des Petroleums viel erörtert. Bei 
der Schilderung eines Besuches Alexanders an den Petroleumquellen des Irak sagt Plutarch:  
„Die Erzeugung des Naphta hat zu Streitfragen Anlaß gegeben.“ In dem erhaltenen Text 
fehlt aber ein Absatz, der eine oder zwei solcher gegensätzlicher Ansichten enthalten haben 
mag. Der Text fährt dann fort: „ ... oder ob nicht vielmehr diese Feuchtigkeit wie ein Zunder 
der Flamme aus jenem Boden hervorquillt, der seiner Natur nach fettig und feuererzeugend 
ist“ (Plutarch, Leben Alexanders XXXV; deutsch von Kaltwasser-Floerke IV, 1913, S. 431). 
 



 70

die Sauerstoff enthaltende Atmosphäre Feuer. Wenn Kohlenstoff und 
Wasserstoffgase oder auch aus diesen beiden Elementen zusammen-
gesetzte Schwaden in großer Masse in die Atmosphäre eintreten, so geht 
ein Teil davon in Flammen auf und bindet allen im Augenblick 
verfügbaren Sauerstoff; der Rest bleibt unverbrannt und wird statt 
dessen in schnellem Übergang flüssig. Diese flüssige Substanz dringt 
dann beim Auffallen auf den Boden in die Poren des Sandes und in die 
Spalten des Gesteins ein; fällt sie auf Wasser, so bleibt sie darauf 
schwimmen, wenn das Feuer in der Luft verlöscht ist, bevor neue 
Mengen Sauerstoff von weither nachkommen. 
Das Niedergehen einer klebrigen Flüssigkeit, die auf die Erde herabkam 
und mit dickem Qualm abbrannte, wird in den mündlichen und schrift-
lichen Überlieferungen der Bewohner beider Halbkugeln geschildert. 
Popol-Vuh, das heilige Buch der Mayas, erzählt26: „Es war Untergang und 
Zerstörung ... Das Meer türmte sich auf ... Es war eine große 
Überschwemmung ... Menschen ertranken in einer klebrigen Masse, die 
vom Himmel herabregnete ... Auf der Erde wurde es dunkel, und der 
düstere Regen währte Tage und Nächte ... Und dann erhob sich ein großes 
Getöse von Feuer über ihren Häuptern.“ Die gesamte Bevölkerung des 
Landes wurde ausgetilgt. 
Das Manuskript Quiché hält das Bild fest, wie die Bevölkerung Mexikos 
im herabströmenden Pech umkommt27: „Da ging vom Himmel ein Regen 
von Pech und von einer klebrigen Masse nieder ... Die Erde verdunkelte 
sich und es regnete Tag und Nacht. Und Menschen liefen hierhin und 
dorthin und waren wie vom Wahnsinn ergriffen; sie versuchten, auf die 
Dächer zu klettern, aber die Häuser stürzten zusammen; sie versuchten, die 
Bäume zu erklimmen, aber die Bäume warfen sie weit weg, und wenn sie 
versuchten, in Höhlen und Gruben unterzuschlüpfen, so wurden diese 
plötzlich verschlossen.“ 
Ein ähnlicher Bericht ist in den Annalen von Cuauhtitlan erhalten28. Das 
Weltalter, das in dem feurigen Regen sein Ende nahm, wurde Quiauh-
tonatiuh genannt, was „die Sonne des Feuerregens“ bedeutet29. 
 

                                                   
26 Popol-Vuh, Le Livre Sacré, Hrsg. Brasseur (1861) Kap. III, S. 25. [Deutsche Ausgabe: L. 
Schultze-Jena, Popol Vuh (Quellenwerke zur alten Geschichte Amerikas II, 1944).] 
27 Brasseur, Histoire des nations civiliseés du Mexique I, S. 55. 
28 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 28. 
29 E. Seier,  Gesammelte Abhandlungen zur amerikanischen Sprach- und Altertums-
geschichte (1902-1923) II, S.798. 
 



 71

Und fern von hier, auf der anderen Halbkugel, in Sibirien, bewahrten die 
Vogulen durch Jahrhunderte und Jahrtausende folgende Erinnerung: „Gott 
sandte ein Meer von Feuer auf die Erde herab ... die Ursache des Feuers 
nennen sie ,das Feuerwasser‘.“30 
Einen halben Erdquadranten weiter nach Süden, in Ostindien, erzählen die 
uransässigen Stämme, daß in ferner Vorzeit Sengle-Das oder „feuriges 
Wasser“ vom Himmel herabgeregnet sei; bis auf wenige Ausnahmen 
kamen alle Menschen um31. 
Nach der Beschreibung des Buches Exodus war die siebte Plage barad 
(Meteoriten) und Feuer, gemengt mit dem barad, „so grausam, daß des-
gleichen in ganz Ägyptenland nie gewesen war, seitdem Leute darin ge-
wesen sind“ (Exodus 9, 24). Es waren da Donner (genauer: lautes Getöse) 
und barad „daß das Feuer auf die Erde schoß“ (Exodus 9, 23).  
Der Papyrus Ipuwer beschreibt dieses verzehrende Feuer „Tore, Säulen 
und Wände werden vom Feuer verzehrt. Der Himmel ist in Verwirrung“32. 
Dieses Feuer habe beinahe „die Menschheit ausgerottet“.  
Die Midraschim bestätigen in einer Anzahl Textstellen, daß Naphta, zu-
sammen mit heißen Steinen, sich über Ägypten ergoß. „Die Ägypter wei-
gerten sich, die Juden ziehen zu lassen, und Er goß Naphta über ihnen aus, 
welches Beulen (Blasen) brannte.“ Es war ein „Strom heißen Naphtas“33. 
Naphta bedeutet auf Aramäisch und Hebräisch Petroleum.  
Die Bevölkerung Ägyptens wurde „verfolgt durch wunderbare Regen-
güsse, durch Hagel und Gewitter, denen sie nicht entrinnen konnten, und 
durch Feuer verzehrt. Denn das Wunderbarste dabei war, daß das Feuer 
mitten in dem alles auslöschenden Wasser eine größere Wirkung hatte“34, 
wie das die Eigenart brennenden Petroleums ist; in der Aufzählung der 
Plagen im Psalm 105 wird es mit „Feuerflammen“ bezeichnet, und bei 
Daniel (7, 10) mit „Fluß von Feuer“ oder „feuriger Strahl“.  
In der Passah-Haggadah wird gesagt, daß „mächtige Männer in Pul und 
Lud (Lydien in Kleinasien) am Passah von einer verzehrenden Feuers-
brunst vertilgt wurden“. 
 

                                                   
30 Holmberg, Finno-Ugric, Siberian Mythology, S. 368. 
31 Ebenda, S. 369. Auch A. Nottrott, Die Goßnerische Mission unter den Khols (1874), S. 
25. Vgl. R. Andree, Die Flutsagen (1891). 
32 Papyrus Ipuwer 2, 10; 7, 1; 11, 11; 12, 6. 
33 Midrasch Tanhuma, Midrasch Psikta Raboti und Midrasch Wa-Yosha. – Wegen weiterer 
Quellen s. Ginzberg, Legends II, 342-343 und V, 426. 
34 Weisheit Salomos 16, 16-17; nach Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des 
AT.s I (1900), S. 502. 



 72

Im Tal des Euphrat berichteten die Babylonier oft von dem „Regen von 
Feuer“, der in ihrem Gedächtnis lebendig war35. 
Alle die Länder, deren Überlieferungen von einem Feuerregen ich auf-
geführt habe, bergen tatsächlich Öllager: Mexiko, Ostindien, Sibirien, Irak 
und Ägypten. 
Nachdem die brennbare Flüssigkeit sich herabergossen hatte, mag es wohl 
einige Zeit lang auf der Oberfläche des Meeres geschwommen, die Ober-
fläche des Erdbodens durchtränkt und immer wieder Feuer gefangen 
haben. „Sieben Winter und Sommer lang wütete das Feuer ... es hat die 
Erde abgebrannt“, so erzählen die Vogulen Sibiriens36.  
Die Geschichte von der Wanderung in der Wüste enthält eine Anzahl 
Hinweise auf Feuer, das aus dem Boden bricht. Die Israeliten zogen drei 
Tagereisen vom Berg der Gesetzgebung fort und es geschah, daß „das 
Feuer des Herrn unter ihnen angezündet ward, das verzehrte die äußersten 
Lager“ (Numeri 11, 1). Die Israeliten zogen auf ihrem Wege weiter. Dann 
kam die Empörung des Korah. „Und die Erde tat ihren Mund auf und 
verschlang sie... Und ganz Israel, das um sie her war, floh vor ihrem 
Geschrei... Und es fuhr das Feuer aus von dem Herrn und fraß die 
zweihundertfünfzig Männer, die das Räuchwerk opferten.“37 Als sie das 
Weihrauchfeuer anzündeten, gerieten die aus der Felsenspalte auf-
steigenden Schwaden mit der Flamme in Berührung und explodierten. 
Nicht gewöhnt an den Umgang mit diesem an flüchtigen Bestandteilen so 
reichen Öl, fielen die israelitischen Priester dem Feuer zum Opfer. Die 
beiden ältesten Söhne Aarons, Nadab und Abihu, „starben vor dem 
Herrn, da sie fremdes Feuer opferten vor dem Herrn in der Wüste 
Sinai“38. Das Feuer wurde als fremd bezeichnet, weil es zuvor nicht 
bekannt gewesen und weil es fremder Herkunft war.  
Wenn Öl auf die Wüste Arabiens und das Land Ägypten fiel und dort 
brannte, dann müßten Spuren des Feuerbrandes in einigen der Gräber zu 
finden sein, die vor dem Ende des Mittleren Reiches angelegt wurden und 
in die das Öl oder eines seiner Derivate eingesickert sein mag.  
Wir lesen in der Beschreibung des Grabes Antefokers, eines Wesirs des 
Pharao Sesostris I. aus dem Mittleren Reich: „Vor eine schwierige Frage 
stellt uns ein offensichtlich mit Absicht gelegter Brand, der in diesem, wie 
                                                   
35 Siehe A.Schott, Die Vergleiche in den Akkadischen Königsinschriften, Mitt. d. Vorder-
asiat. Ges. XXX (1925), S. 89. 106. 
36 Holmberg, Finno-Ugric, Siberian Mythology, S. 369. 
37 Numeri 16, 32-35; vgl. Psalm 106, 17-18. 
38 Numeri 3, 4; vgl. Numeri 26, 61. 
 



 73

auch in zahlreichen anderen Gräbern gewütet hat ... die brennbare Masse 
muß nicht nur reichlich vorhanden, sondern auch leicht brennbar gewesen 
sein; denn allein ein heftiges Feuer, das schnell ausbrannte, könnte die 
Tatsache erklären, daß diese Gräber mit Ausnahme der untersten Partien 
gänzlich ungeschwärzt blieben; in der Regel sind auch keine verkohlten 
Reste zu finden. Diese Umstände sind rätselhaft.“39  

„Und was sagt uns die Naturgeschichte?“ fragte Philo in seinem Werk 
„Über die Ewigkeit der Welt“40, um dann zu antworten: „Sie schreibt die 
Vernichtung irdischer Dinge – die Vernichtung zwar nicht aller Dinge auf 
einmal, aber doch einer großen Anzahl – zwei Hauptursachen zu: den ge-
waltigen Angriffen durch das Feuer und durch das Wasser. Wie man uns 
sagt, kommen diese beiden Heimsuchungen abwechselnd nach sehr langen 
Folgen von Jahren über uns. Ist es der Feuersbrand, der die Zerstörung 
bewirkt, so ergießt sich ein Strom himmlischen Feuers von oben herab, 
breitet sich überall aus und überrennt weite Gebiete der bewohnten Erde.“ 
Der Regen feurigen Wassers steuerte mit zu den Petroleumvorkommen der 
Erde bei; es scheint, daß das „Erd-Öl“ im Boden mindestens teilweise 
eigentlich „Stern-Öl“ ist, herabgekommen am Ende der Weltalter, insbe-
sondere jenes Weltalters, das in der Mitte des zweiten Jahrtausends vor 
unserer Zeitrechnung sein Ende nahm. 
Die Priester Irans verehrten das Feuer, welches aus der Erde kam, wes-
wegen die Anhänger Zoroasters, des Propheten des Mazdaismus, auch 
Feueranbeter genannt werden. Das Feuer des Kaukasus stand bei den Be-
wohnern der angrenzenden Länder in hohem Ansehen. Die Sage von 
Prometheus, der an einen Felsen gekettet war, weil er den Menschen das 
Feuer gebracht hatte, ist mit dem Kaukasus verknüpft, wo sie auch ent-
standen ist41. Der allegorische Charakter dieser Sage gewinnt noch an 
Gehalt, wenn wir uns die Worte Augustins vor Augen führen, wonach 
Prometheus ein Zeitgenosse Moses‘ war42. 
Ströme von Petroleum ergossen sich über den Kaukasus und verbrannten. 
Der Rauch dieses Feuers im Kaukasus war noch dem geistigen Auge 
Ovids sichtbar, als er fünfzehn Jahrhunderte später den Weltenbrand 
beschrieb. 
 
                                                   
39 N. de Garis Davies, The Tomh of Antefoker, Vizier of Sesostris I (1920), S. 5. 
40 Über die Ewigkeit der Welt (zitiert nach der engl. Übersetzung von F. H. Colson, 1941), 
Abschn. 146-147. 
41 Siehe A. Olrik, Ragnarök (1922). 
42 De civitate Dei XVIII, 8. 
 



 74

Die fortwährenden Brände in Sibirien, im Kaukasus, in der arabischen 
Wüste und überall anderwärts waren nichts anderes als ein Wiederauf-
flackern im Gefolge des Weltenbrandes jener Tage, als die Erde in den 
Dünsten von Kohlenstoff und Wasserstoff eingefangen war.  
In den folgenden Jahrhunderten wurde das Petroleum verehrt und an ge-
heiligten Stätten verbrannt, auch wohl für häusliche Zwecke benützt. Dann 
vergingen viele Jahrhunderte, in denen es gänzlich außer Gebrauch war. 
Erst in der Mitte des vorigen Jahrhunderts begann der Mensch, dieses öl zu 
verwerten, das teilweise von dem Kometen aus der Zeit des Auszugs aus 
Ägypten stammte. Er machte die in ihm ruhenden Möglichkeiten nutzbar, 
und heute wimmeln die Wege von Fahrzeugen, die von eben diesem öl 
angetrieben werden. Der Mensch erhob sich in die Lüfte und verwirklichte 
den uralten Traum, wie ein Vogel zu fliegen; auch hierfür verwendet er die 
Hinterlassenschaft jenes Eindringlings, der Feuer und stickige Schwaden 
über seine Vorfahren ergossen hatte. 
 
 

Die Finsternis 
 
 
 
Die Erde drang tiefer in den Schweif des anstürmenden Kometen ein und 
näherte sich seiner Hauptmasse. Wenn man den Quellen glauben darf, so 
führte diese Annäherung zu einer Störung der Erdrotation. Ausgelöst durch 
die Änderung oder gar Umkehrung der Rotationsgeschwindigkeit, sowie 
durch die einherbrausenden Gas-, Staub- und Aschenmassen des Kometen, 
brausten ungeheure Orkane über die Erde hinweg.  
Zahlreiche rabbinische Quellen beschreiben die Schrecken der Finsternis; 
das Material läßt sich etwa folgendermaßen ordnen:43 Ein überaus starker 
Wind wehte sieben Tage lang ohne Unterlaß, und während der ganzen 
Zeit war das Land in Finsternis gehüllt. „Am vierten, fünften und 
sechsten Tage war die Finsternis so dicht, daß sie (die Bewohner Ägyp-
tens) sich nicht von der Stelle rühren konnten“. „Die Dunkelheit war 
solcher Art, daß sie mit künstlichen Mitteln nicht zu durchdringen war. 
Der Schein des Feuers wurde entweder durch die Gewalt des Sturms aus-
gelöscht, oder er wurde von der Dichte der Finsternis unsichtbar gemacht 
und verschluckt ... Nichts war mehr zu unterscheiden ... Keiner konnte 
hören oder sprechen, noch wagte jemand Speise zu sich zu nehmen, 
                                                   
43 Ginzberg, Legends II, 360. 
 



 75

sondern alle legten sich hin ... ihre äußeren Sinne in tiefer Benommenheit. 
Und so verharrten sie, überwältigt von der Heimsuchung.“ Die Dunkelheit 
war derartig, daß „sie nicht sehen und wegen der Schwere der Luft nicht 
atmen konnten“44; sie war „nicht von gewöhnlicher irdischer Art“45. 
Die rabbinische Tradition behauptet im Gegensatz zu dem, was sich aus 
der biblischen Erzählung ergibt, daß während der Plage der Finsternis die 
große Mehrheit der Israeliten umkam und nur ein kleiner Bruchteil der ur-
sprünglich in Ägypten lebenden Israeliten davonkam, um den Auszug zu 
erleben. Neunundvierzig von jeweils fünfzig Israeliten sollen durch diese 
Plage umgekommen sein46. 
In el-Arish an der Grenze zwischen Ägypten und Palästina wurde ein 
Schrein aus schwarzem Granit gefunden, der folgende Hieroglyphen-
Inschrift trägt: „Das Land war in großer Not. Unglück befiel die Erde ... Es 
war ein ungeheurer Aufruhr in der Hauptstadt... Niemand konnte den 
Palast verlassen (es gab keinen Ausgang aus dem Palast) neun Tage lang, 
und während dieser neun Tage des Aufruhrs war ein solcher Sturm, daß 
weder Menschen noch Götter (die königliche Familie) die Gesichter um 
sich sehen konnten.“47 
Dieser Bericht gebraucht fast dieselben Worte für die Schilderung der Fin-
sternis, wie das Buch Exodus 10, 22: „Und da ward eine dicke Finsternis 
in ganz Ägyptenland drei Tage, daß niemand den anderen sah, noch auf-
stand von dem Orte, da er war, in drei Tagen.“ Der Unterschied in der Zahl 
der Tage (drei und neun) wird durch die rabbinischen Quellen etwas 
ausgeglichen, wo diese Zeitdauer mit sieben Tagen wiedergegeben ist. Der 
Unterschied zwischen sieben und neun Tagen kann vernachlässigt werden, 
wenn man die Subjektivität der Zeitschätzung unter solchen Begleitum-
ständen in Betracht zieht. Auch die Beurteilung der Finsternis nach ihrer 
Undurchdringlichkeit ist subjektiv; die rabbinischen Quellen sagen, daß 
zeitweise eine ganz schwache Sicht herrschte, während die übrige Zeit 
(drei Tage) überhaupt keine Sicht war. 
 
 
 
                                                   
44 Josephus, Jüdische Altertümer, Buch II, XIV, 5 (deutsch von H. Clementz, Bd. I, 1923, S. 
127). 
45 Ginzberg, Legends II, 359. 
46 TargumYerushalmi, Exodus 10, 23; Mekhilta d'rabbi Simon ben Jokhai (1905), S. 38. 
47 F. L. Griffith, The Antiquities of Tel-el-Yahudiyeh and Miscellaneaous Work in Lower 
Egypt in 1887-88 (1890); G. Goyon, Les Travaux de Chou et les Tribulations de Geb 
d'après Le Naos 2248 d'lsmailia, Kemi, Revue de Philol. et d'Arch. égypt. (1936). 
 



 76

Man muß sich dabei klarmachen, daß ein Tag und eine darauffolgende 
Nacht der Dunkelheit oder der Helligkeit ebenso gut als ein Tag, wie auch 
als zwei Tage bezeichnet werden können, wie ich das schon oben erörtert 
habe. 
Daß sich beide Quellen, die hebräische und die ägyptische, auf dasselbe 
Ereignis beziehen, findet auch noch in anderer Weise seine Bestätigung. 
Nach der Hieroglyphen-Inschrift des Schreines verfolgte im Anschluß an 
die anhaltende Finsternis und den Orkan der Pharao die „Übeltäter“ bis an 
einen „Pi-Khiroti genannten Ort“. Derselbe Ort wird im Buch Exodus 14, 
9 erwähnt. „Und die Ägypter jagten ihnen nach und ereilten sie, da sie sich 
gelagert hatten am Meer, mit Rossen und Wagen und allem Heer des 
Pharao ... im Tal Pi-ha-khiroth.“48 
Die Inschrift auf dem Schrein schildert auch die außergewöhnlichen Um-
stände des Todes des Pharao bei dieser Verfolgung: „Als nun seine 
Majestät mit den Übeltätern in diesem Wasser, dem Ort des Strudels, 
kämpfte, konnten die Übeltäter über die Majestät nicht die Oberhand 
gewinnen. Seine Majestät sprang mitten hinein in den Ort des Strudels.“ 
Dies ist dieselbe Apotheose, wie sie Exodus 15, 19 beschreibt: „Denn 
Pharao zog hinein ins Meer mit Rossen und Wagen und Reitern; und der 
Herr ließ das Meer wieder über sie fallen.“ 
Wenn die „ägyptische Finsternis“ durch das Innehalten der Erdbewegung 
oder durch das Neigen ihrer Achse ausgelöst und durch den dünnen 
Aschenstaub des Kometen noch verdichtet wurde, dann muß die ganze 
Erdkugel unter der Einwirkung dieser zwei miteinander einhergehenden 
Erscheinungen gestanden haben; im östlichen oder westlichen Teil der 
Welt muß ein sehr ausgedehnter dämmeriger Tag geherrscht haben. Völker 
und Stämme an vielen Orten der Erde, im Süden, im Norden und im 
Westen Ägyptens bewahren Überlieferungen von einer kosmischen Kata-
strophe, während der die Sonne nicht schien; in einigen Gegenden der 
Welt wiederum behaupten die Überlieferungen, daß die Sonne einige Tage 
lang nicht unterging. 
Stämme des Sudans südlich von Ägypten berichten in ihren Erzählungen 
von einer Zeit, da die Nacht kein Ende nehmen wollte49.  
Kalevala, das Epos der Finnen, erzählt von einer Zeit, als Hagelsteine aus 
Eisen vom Himmel fielen und Sonne und Mond verschwanden (vom 

                                                   
48 Die Silbe ha ist der bestimmte Artikel im Hebräischen und gehört im vorliegenden Fall 
zwischen pi und khirot. 
49 L. Frobenius, Dichten und Denken im Sudan (1925), S.38. 
 



 77

Himmel gestohlen wurden), um nicht wieder zu erscheinen; an ihrer Statt 
wurde nach einer Weile der Dunkelheit eine neue Sonne und ein neuer 
Mond an den Himmel gesetzt50. Caius Julius Solinus schreibt, daß sich im 
Anschluß an die Sintflut, die sich den Berichten zufolge in den Tagen des 
Ogyges ereignete, eine tiefe Nacht über die Erde breitete51.  
In den Handschriften von Avila und Molina, die die Überlieferungen der 
Indianer der Neuen Welt sammelten, wird berichtet, daß die Sonne fünf 
Tage lang nicht erschien; ein Zusammenstoß von Himmelskörpern ging 
der Weltenkatastrophe voraus; Menschen und Tiere versuchten, in Ber-
geshöhlen zu entkommen. „Kaum waren sie dort angelangt, als auf einen 
schreckenerregenden Stoß hin das Meer über seine Ufer trat, und an der 
Pazifischen Küste emporstieg. Aber wie das Meer anstieg und die Täler 
und Ebenen im Umkreis überflutete, erhob sich auch der Berg 
Ancasmarca wie ein Schiff auf den Wellen. Während der fünf Tage, die 
der Weltenumsturz dauerte, verbarg die Sonne ihr Antlitz und die Erde 
blieb im Dunkel.“52 
Das ist die in den Überlieferungen der Peruaner enthaltene Schilderung 
einer Zeit, in der die Sonne fünf Tage lang nicht erschien. In dem Umsturz 
verwandelte sich die Gestalt der Erde und das Meer fiel über das Land 
her53. 
Östlich von Ägypten, in Babylonien, behandelt die elfte Tafel des Gil-
gamesch-Epos dieselben Ereignisse. Aus dem Horizont erhob sich eine 
dunkle Wolke und stürzte auf die Erde zu; das Land wurde runzlig unter 
der Hitze der Flammen. „Alle bösen Geister wüteten, alle Helligkeit war 
verwandelt in Finsternis ... Es brauste der Südsturm ... Ein Bruder erkannte 
nicht mehr seinen Bruder ... Sechs Tage und sechs Nächte rauschte der 
Regen nieder wie Wasserbäche ... Alle Menschen waren zu Schlamm 
geworden.“54 
Das iranische Buch Anugita berichtet, daß ein dreifacher Tag und eine 
dreifache Nacht ein Weltalter beschlossen55, und das Buch Bundahish er-

                                                   
50 Kalevala, Rune 49. 
51 Caius Julius Solinus, Polyhistor, Kap. XI: „Eine tiefe Nacht breitete sich neun auf-
einanderfolgende Tage lang über die Erde aus.“ (Zitiert nach der franz. Übersetzung von 
M. A. Agnant, 1847.) Andere Übersetzer geben diese Stelle mit „neun aufeinanderfolgende 
Monate lang“ wieder. 
52 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S- 40. 
53 Andree, Die Flut sagen, S. 115. 
54 Gilgamesch-Epos, deutsch von G. E. Burckhardt, S. 52. 
55 The Anugita (engl. Übers. K. T. Telang, 1882) in Bd. VIII der Sacred Books of the East. 
 



 78

zählt in einem Zusammenhang, auf den ich später noch hinweisen werde, 
wie die Welt am Mittag dunkel war, als wäre es tiefste Nacht: nach dem 
Bundahish war dies durch einen Krieg zwischen den Sternen und den 
Planeten hervorgerufen56. 
Verstärkt durch den aus interplanetarischen Räumen hereinbrechenden 
Staubwirbel, verhüllte eine langausgedehnte Nacht Europa, Afrika und 
Amerika, sowie die Täler des Euphrat und des Indus. Wenn die Erde in 
ihrer Rotation nicht völlig innehielt, sondern nur langsamer wurde oder 
sich seitwärts neigte, so muß es Zonen gegeben haben, wo auf einen 
langgedehnten Tag eine langgedehnte Nacht folgte. In Iran war die Sonne, 
wenn man der iranischen Überlieferung glauben darf, einen dreifachen Tag 
lang abwesend, um dann einen dreifachen Tag lang zu scheinen. Noch 
weiter gen Osten muß es einen ausgedehnten Tag gegeben haben, welcher 
der ausgedehnten Nacht im Westen entsprach. Nach dem „Bahman Yast“ 
blieb im östlichen Iran oder in Indien die Sonne am Ende eines Weltalters 
zehn Tage lang am Himmel sichtbar. In China bereitete während der 
Regierung des Kaisers Yahou eine große Katastrophe einem Weltalter das 
Ende. Zehn Tage lang ging die Sonne nicht unter57. Die Ereignisse aus der 
Zeit des Kaisers Yahou verdienen nähere Betrachtung; ich werde auf 
dieses Thema demnächst zurückkommen58. 
 

Erdbeben 
 
 

Aus ihrer regelmäßigen Bewegung herausgedrängt, reagierte die Erde auf 
die Annäherung des Kometenkörpers: ein ungeheurer Stoß erschütterte die 
Gesteinshülie, der sich als Erdbeben über die gesamte Erdkugel aus-
breitete. 
Ipuwer war Augenzeuge dieses Erdbebens und überlebte es. „Die Städte 
sind zerstört. Oberägypten ist verödet ... Alles ist Vernichtung.“ „Die 
Residenz ist in einer Minute umgestürzt.“59 Nur ein Erdbeben konnte die 
Residenz in einer Minute umstürzen. Das ägyptische Wort für „um-
                                                   
56 The Bundahish (Pahlavi Texts, Übers. E. W. West). The Sacred Books of the East V, 
(1880), Teil I, S. 17. 
57 Vgl. Yao, Zedlers Universal Lexicon (1732-1754) Bd. 60, Sp. 820 ff. 
58 Die Art und Weise, wie die Ägypter die Zeit schätzten, während der die Sonne nicht am 
Himmel war, muß ähnlich der chinesischen Methode gewesen sein. Es ist sehr wahr-
scheinlich, daß diese Völker die Dauer der Störung mit fünf Tagen und fünf Nächten 
angaben, da eine neun- oder zehnfache Zeit von einem Sonnenaufgang oder -untergang bis 
zum nächsten verstrich. 
59 Papyrus Ipuwer 2, 11; 3, 13. 



 79

stürzen“ wird dabei im Sinne von „eine Mauer umstoßen“ gebraucht60. 
Dies war die zehnte Plage: „Da stand Pharao auf, und alle seine Knechte 
in derselben Nacht, und alle Ägypter, und es ward ein großes Geschrei in 
Ägypten; denn es war kein Haus, darin nicht ein Toter war“ (Exodus 12, 
30). Häuser fielen, von einem heftigen Schlag getroffen. Der Engel des 
Herrn überschritt die Häuser der Kinder Israel in Ägypten, „da er die 
Ägypter plagte und unsere Häuser errettete“ (Exodus 12, 27). Das Wort 
nogaf, das soviel wie „stoßen“ bedeutet, bezeichnet einen sehr heftigen 
Stoß, wie zum Beispiel das Stoßen mit den Hörnern eines Ochsen. Die 
Passah-Haggadah sagt: „Die Erstgeborenen der Ägypter zermalmtest Du 
um Mitternacht.“ 
Die Ursache, warum das Volk Israel bei dieser Plage glücklicher davon-
kam als die Ägypter, liegt wahrscheinlich an dem Material, aus dem ihre 
Wohnungen errichtet waren. Da die Gefangenen einen sumpfigen Bezirk 
bewohnten und Lehm verarbeiteten, müssen sie wohl in Hütten aus Lehm 
und Schilf gelebt haben, die nachgiebiger sind als Häuser aus Ziegel oder 
Stein. „Der Herr wird an der Tür vorübergehen und den Verderber nicht 
kommen lassen eure Häuser zu zerschlagen“ (Exodus 12, 23)60a. Ein Bei-
spiel für die auslesende Wirkung der Naturkräfte auf die verschiedenen 
Bauweisen enthalten auch die mexikanischen Annalen. Bei einer von Or-
kanen und Erdbeben begleiteten Katastrophe blieben nur die Menschen, 
die in kleinen Blockhütten lebten, unverletzt; die größeren Gebäude 
wurden hinweggefegt. „Sie fanden, daß diejenigen, die in kleinen 
Häusern wohnten, davongekommen waren, ebenso wie auch die 
Jungverheirateten Paare, die der Sitte nach einige Jahre lang in kleinen 
Hütten neben denen ihrer Schwiegereltern lebten.“61 
In Weltalter im Chaos (meiner Rekonstruktion der Alten Geschichte) 
werde ich zeigen, daß „erst-geboren“ (bkhor) in der Textstelle von den 
Plagen eine Entstellung von „auserwählt“ (bchor) ist. Es war die Blüte 
Ägyptens, die in der Katastrophe zugrunde ging. 
„Wahrlich die Kinder von Fürsten werden an die Mauern geschmettert ..., 
die Kinder von Fürsten werden in den Straßen hingestreckt“; „das Gefäng- 
 

                                                   
60 Gardiners Kommentar zum Papyrus Ipuwer. 
60a Die Luther-Übersetzung: „Den Verderber nicht in eure Häuser kommen lassen zu 
plagen“ entspricht nicht dem hebräischen Text. 
61 Diego de Landa, Yucatan before and afier the Conquest (engl. Ubers. W. Gates, 1937), S. 
18. 
 



 80

nis liegt in Trümmern“, schrieb Ipuwer62, und dies erinnert uns an die 
Fürsten in ihren Palästen und die Gefangenen in ihren Verließen, die dem 
Unheil zum Opfer fielen (Exodus 12, 29). 
Meine Auslegung der zehnten Plage als Erdbeben, die eigentlich 
angesichts der Redewendung „die Häuser zerschlagen“ augenfällig ist, 
finde ich in einer Textstelle bei Artapanus bestätigt, in welcher er die letzte 
Nacht vor dem Auszug schildert und die von Eusebius zitiert wird: Es war 
„in der Nacht Hagel und Erdbeben, so daß die, welche vor dem Hagel 
Unterschlupf suchten, durch das Erdbeben zugrunde gingen. Und zu eben 
der Zeit fielen alle Häuser ein und die meisten Tempel“63.  
Auch Hieronymus schreibt in einer Epistel, daß „in der Nacht, in der der 
Auszug stattfand, alle Tempel Ägyptens durch einen Erdstoß oder einen 
Blitzstrahl zerstört wurden64. Ähnlich die Midraschim: „Die siebente 
Plage, die Plage des barad (Meteoriten): Erdbeben, Feuer, Meteor-
steine.“65  

Es heißt auch, daß die von den israelitischen Sklaven errichteten Bauwerke 
in Pithom und Ramses einstürzten oder von der Erde verschlungen wur-
den66. Eine Inschrift, die aus dem Anfang des Neuen Reiches stammt, 
berichtet von einem Tempel des Mittleren Reiches, der beim Untergang 
dieses Reiches „vom Erdboden verschlungen“ wurde67.  
Die Hauptmasse des Himmelskörpers kam ganz nahe heran, so daß sie das 
Dunkel der Gashülle durchbrach und die letzte Nacht in Ägypten nach 
Angabe der Midraschim so hell war, wie der Mittag am Tage der Sommer-
sonnenwende68. 
Die Bevölkerung flüchtete. „Menschen fliehen ... Zelte machen sie, gleich 
wie die Bewohner des Berglandes“, schrieb Ipuwer69. Die Bevölkerung 
einer vom Erdbeben zerstörten Stadt verbringt gewöhnlich die Nacht auf 
offenem Felde. Das Buch Exodus schildert die eilige Flucht aus Ägypten 
in der Nacht der zehnten Plage; „viel Pöbelvolk“ von Nicht-Israeliten 
                                                   
62 Papyrus Ipuwer 5, 6; 6, 12. 
63 Eusebius, Praeparatio Evangelii IX, 27. 
64 Vgl. S. Bochart, Hierozoicon (1675) I, S. 344. 
65 The Mishna of Rabbi Eliezer, Herausg. H. G. Enelow (1933). 
66 Ginzberg, Legends II, 241. Pithom wurde von E. Naville ausgegraben The Store-City of 
Pithom and the Route of the Exodus, 1885), doch grub er nicht unter die Schichten des 
Neuen Reiches hinunter. 
67 Inschrift der Königin Hatschepsut zu Speos Artemidos: J. Breasted, Ancient Records of 
Egypt, Bd. II, Abschn. 300. 
68 Zohar II, 38 a-38 b. 
69 Papyrus Ipuwer 10, 2. 
 



 81

verließ Ägypten zusammen mit den Juden, die ihre erste Nacht in Sukkoth 
(„Hütten“) verbrachten70. „Deine Blitze erleuchteten den Kosmos(Tevel), 
das Erdreich regte sich und bebte davon ... Du führtest Dein Volk wie eine 
Herde Schafe durch Mose und Aaron.“71 Sie wurden aus Ägypten 
herausgeführt durch ein Himmelszeichen, das wie ein ausgestreckter Arm 
aussah – „durch einen ausgestreckten Arm und große Schrecken“, oder 
auch „durch eine mächtige Hand und durch einen ausgereckten Arm, und 
durch sehr schreckliche Taten ..., mit großem Schrecken, durch Zeichen 
und Wunder“72. 
 

Dreizehn 
 
 

„Um Mitternacht“ wurden alle Häuser Ägyptens zerschlagen; „es war 
nicht ein Haus, darin nicht ein Toter war“. Dies geschah in der Nacht des 
vierzehnten des Monats Abib (Exodus 12, 6; 13, 4), der Nacht vor dem 
Auszug. Es scheint, daß die Israeliten Passah ursprünglich am Vorabend 
des vierzehnten Abib feierten. 
Der Monat Abib heißt „der erste Monat“ (Exodus 12, 18). Thout war der 
Name des ersten Monats der Ägypter. Was für die Israeliten ein Festtag 
wurde, wurde für die Ägypter ein Tag des Trauerns und Fastens. „Der 
dreizehnte Tag des Monats Thout (ist) ein sehr schlechter Tag. Du sollst 
gar nichts tun an diesem Tage. Es ist der Tag des Kampfes, den Horus mit 
Seth ausfocht.“73 
Die Hebräer zählten (und zählen noch) den Beginn des Tages von Sonnen-
untergang ab74, während die Ägypter von Sonnenaufgang an rechneten75. 
Da sich die Katastrophe um Mitternacht abspielte, war es für die Israeliten 
der vierzehnte Tag des (ersten) Monats, für die Ägypter der dreizehnte.  
Ein Erdbeben, das durch die Berührung oder den Zusammenstoß mit 
einem Kometen hervorgerufen wird, muß gleichzeitig auf dem ganzen 
Erdenrund zu spüren sein. Ein Erdbeben ist eine Erscheinung, die von 
Zeit zu Zeit auftritt; ein Erdbeben in Begleitung eines kosmischen Zu-
sammenstoßes jedoch würde als ungewöhnlich hervortreten und von den 
                                                   
70 Exodus 12, 37-38. 
71 Psalm 77, 19. 21. Die Luther-Übersetzung „Deine Blitze leuchteten auf dem Erdboden“ 
entspricht nicht dem hebräischen Text. 
72 Deuteronomium 4, 34; 26, 8. 
73 W. Max Müller, Egyptian Mythology (1918), S. 126. 
74 Leviticus 23, 32. 
75 K. Sethe, Die ägyptische Zeitrechnung (Göttingen, Ges. d. Wiss., 1920), S. 130 ff. 
 



 82

Überlebenden als ein denkwürdiges Ereignis in der Erinnerung bewahrt 
werden. 
Im Kalender der westlichen Halbkugel, am dreizehnten Tag im Monat des 
Namens olin, „Bewegung“ oder „Erdbeben“76, soll eine neue Sonne ein 
neues Weltalter herauf geführt haben77. Die Azteken rechneten wie die 
Ägypter den Tag vom Sonnenaufgang ab78. 
Hier haben wir beiläufig auch die Antwort auf die Frage nach dem Ur-
sprung des Aberglaubens, der die Zahl 13 und ganz besonders den drei-
zehnten Tag als unglücklich und unheilvoll betrachtet. Noch heute ist es 
die Überzeugung vieler abergläubischer Menschen, unverändert durch die 
Jahrtausende und selbst in den gleichen Wendungen ausgedrückt: „Der 
dreizehnte Tag ist ein sehr schlechter Tag. Du sollst nichts tun an diesem 
Tage!“ 
Ich glaube nicht, daß irgendeine Nachricht über diesen Aberglauben aus 
der Zeit vor dem Exodus zu finden ist. Die Juden selbst teilten 
bemerkenswerterweise diesen Aberglauben von der unglückbringenden 
Zahl 13 (oder 14) nicht. 
 
 
 
 

                                                   
76 Siehe Codex Vaticanus Nr. 3773 (B), erläutert von E. Seier (1902-1903). 
77 Seler, Gesammelte Abhandlungen II, S. 798. 800. 
78 L. Ideler, Historische Untersuchungen über die astronomischen Beobachtungen der Alten 
(1806), S. 26. 
 



 83

 
Kapitel 3 

 
 
 

DER ORKAN 
 
 

 
Die plötzliche Verlagerung der Atmosphäre unter dem Ansturm der Gas-
massen des Kometen, das Strömen der von seiner Masse angezogenen Luft 
und der durch die Massenträgheit hervorgerufene Schwall beim Anhalten 
der Erdrotation oder bei der Verschiebung ihrer Pole-all das wirkte 
zusammen, um Orkane von ungeheurer Geschwindigkeit und Gewalt und 
von weltweitem Ausmaß hervorzurufen. 
Das Manuskript Troano und andere Urkunden der Mayas beschreiben eine 
kosmische Katastrophe, bei der das Meer über das Festland herfiel und ein 
furchtbarer Orkan über die Erde hinwegfegte1. Der Orkan riß alle Städte 
und Wälder um und führte sie mit sich fort2. Berstende Vulkane, Berge 
überspülende Fluten und anstürmende Winde drohten die Menschheit 
auszutilgen, und zahlreiche Arten von Tieren vertilgten sie auch 
tatsächlich. Das Antlitz der Erde wandelte sich, Berge stürzten ein, andere 
Berge wuchsen und erhoben sich über die aus den Weiten des Ozeans 
herangeführte, wild anstürmende Wasserwoge, zahllose Flüsse verließen 
ihr Bett, und ein wilder Wirbelsturm zog seine Bahn durch die vom 
Himmel herabregnenden Trümmer, Das Ende des Weltalters war 
verursacht durch Hurakan, die Naturkraft, die Finsternis mit sich brachte 
und Häuser, Bäume, ja selbst Felsen und Erdhügel mit sich riß. Von 
diesem Namen leiten sich „Hurrikan“ bzw. „Orkan“ ab, die Wörter, die 
wir für einen starken Wind gebrauchen. Hurakan vernichtete den größten 
Teil der Menschenrasse. In der sturmdurchbrausten Finsternis fiel eine 
harzige Masse vom Himmel und teilte sich mit Feuer und Wasser in die 
Vernichtung der Welt3. Fünf Tage lang war, abgesehen von brennendem 
                                                   
1 Brasseur, Manuscript Troano (1869), S. 141. 
2 In den Dokumenten der Sammlung Kingsborough, den Schriften Gómaras, Mitolinias, 
Sahagúns, Landas, Cogolludos und anderer Autoren der ersten Zeit nach der Eroberung 
wird der Weltumsturz mit Sintflut, Orkan und Vulkanausbrüchen in zahlreichen Textstellen 
erwähnt. So z. B. Gómara, Conquista de México II, S. 261 ff. 
3 Popol-Vuh, Kap. III. 
 



 84

Naphta und flammenden Vulkanen, die Welt im Dunkel, da die Sonne 
nicht erschien. 
Das Thema des kosmischen Orkans kehrt auch in den indischen Vedas und 
dem persischen Avesta immer von neuem wieder4, und diluvium ventiy die 
Windes-Sintflut, ist ein vielen alten Schriftstellern bekannter Ausdruck5. In 
dem Abschnitt „Die Finsternis“ zitierte ich rabbinische Quellen über den 
„außerordentlich starken Westwind“, der sieben Tage lang anhielt, 
während das Land in Finsternis gehüllt war, weiterhin die Hieroglyphen-
Inschrift von El Arish über „neun Tage des Aufruhrs“, während derer „ein 
derartiger Sturmwind war“, daß niemand den Palast verlassen oder die 
Gesichter der Nächsten sehen konnte, und auch die elfte Tafel des 
Gilgamesch-Epos, wonach „sechs Tage und eine Nacht ... Orkan, Flut und 
Sturmesbrausen unentwegt über das Land rasten“ und die Menschheit 
beinahe allzusammen umkam. Im Kampfe des Planetengottes Marduk mit 
Tiamat „erzeugte er (Marduk) den bösen Wind, und den Sturm und den 
Orkan und den vierfachen Wind und den siebenfachen Wind und den 
Wirbelwind und den Wind ohnegleichen“6.  
Die Maoris erzählen7, daß inmitten einer ungeheuerlichen Katastrophe „die 
mächtigen Winde, die ungestümen Böen, die Wolken dicht, dunkel, feurig, 
wild treibend, wild berstend“ über die Schöpfung hinweggingen, in ihrer 
Mitte Tawhirima-tea, der Vater der Winde und Stürme, daß sie riesige 
Wälder wegfegten und das Wasser zu Wogen türmten, deren Kämme sich 
hoch wie Berge erhoben. Die Erde ächzte fürchterlich, und der Ozean wich 
zurück. 
„Die Erde wurde ins Meer getaucht, aber von Tefaafanau herausgezogen“, 
so berichten die Eingeborenen von Paumotu in Polynesien. Die neuen 
Inseln „wurden mit einem Stern geködert“. Im Monat März feiern die 
Polynesier einen Gott, Taafanua8. „Auf Arabisch ist Tyfoon ein Wirbel-
wind, und Tufan ist die Sintflut; dasselbe Wort kommt im Chinesischen als 
Ty-fong vor.“9 Anscheinend wurde das Getöse des Orkans von einem Laut 
nicht unähnlich dem Namen Taifun (Typhon) übertönt, so, als ob der 
Sturmwind ihn beim Namen nennen würde. 
                                                   
4 Vgl. A. J. Carnoy, Iran Mythology (1917). 
5 Vgl. Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt II, S. 453. – Auch der Talmud gebraucht 
gelegentlich den Begriff „kosmischer Wind“. Babylonischer Talmud, Traktat Berakhot, 13 
6 Weltschöpfungs-Epos, Vierte Tafel. 
7 E. B. Taylor, Primitive Culture (1929) I, S. 322 ff. 
8 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia 1, S. 36. 154. 237. 
9 G. Rawlinson, The History of Herodotus (1858-1862) II, S. 225 Anm. 
 



 85

Der kosmische Aufruhr ging mit einem „sehr starken Westwind“10 
weiter, aber vor dem Höhepunkt ließ, mit den schlichten Worten der 
Schrift, der Herr durch einen starken Ostwind das Meer die ganze Nacht 
hinwegfahren und machte das Meer trocken; und die Wasser teilten sich 
voneinander“11. 
Die Israeliten befanden sich im Höhepunkt des Weltenumbruchs am Ufer 
des Meeres. Der Name Jam Suf wird allgemein als Rotes Meer 
wiedergegeben; der Durchgang hat vermutlich entweder am Golf von Suez 
oder am Golf Akaba am Roten Meer stattgefunden; aber mitunter wird die 
Stelle des Durchganges auch mit einem der Inlandseen auf dem Wege von 
Suez zum Mittelmeer gleichgesetzt. Es wird gefolgert, daß Jam Suf eine 
Süßwasserlagune gewesen sein müsse, daß Suf soviel wie „Schilf“ 
(Papyrus-Schilf) bedeute, Papyrus-Schilf aber nicht in Salzwasser 
wüchse12. Wir wollen uns hier nicht auf eine Diskussion einlassen, wo der 
Ort des Überganges war. Die Inschrift auf dem in El Arish gefundenen 
Schrein liefert vielleicht einen Hinweis, wo der Pharao von dem Wasser-
strudel verschlungen wurde13; auf jeden Fall ist die topographische Gliede-
rung von Land und Meer nicht die gleiche wie vor dem Weltenumsturz zur 
Zeit des Auszugs aus Ägypten geblieben. Aber der Name des Roten 
Meeres – Jam Suf – kommt nicht von „Schilf“, sondern von „Orkan“, auf 
hebräisch suf oder sufa. Auf ägyptisch heißt das Rote Meer shari, was 
soviel wie Meer der Erschütterung (mare percussionis), wohl auch Meer 
des Schlages oder des Verderbens bedeutet14. 
Die Passah-Haggadah sagt: „Du fuhrest über das Land Moph und Noph 
hin ... am Passah-Fest.“15 
Der Orkan, der dem Mittleren Reich in Ägypten ein Ende bereitete – „der 
Sturmhauch himmlischen Unwillens“ in der Sprache des Manetho – fegte 
durch jeden Winkel der Erde. Wir müssen, um in den Überlieferungen der 
Völker dieses diluvium venti kosmischen Ausmaßes von örtlichen 
Sturmverheerungen zu unterscheiden, andere kosmische Störungen, wie 
Verschwinden der Sonne oder Veränderungen am Himmel, als Begleit-
erscheinungen   des   Orkans   ausfindig   machen.   Nach   der  japanischen 
                                                   
10 Exodus 10, 19. 
11 Exodus 14, 21. 
12 Vgl. Jesaia 19, 6. 
13 Auf dem Wege von Memphis zu Pisoped. Goyon, Kemi (1936) 31, n. 4. 
14 Akerblad, Journal asiatique XIII (1834), S. 349; F. Fresnel, ibid. 4e serie XI (1848); vgl. 
Peyron, Lexicon linguae copticae (1835), S. 304. 
15 Moph und Noph beziehen sich auf Memphis. 
 



 86

Weltschöpfungssage verbarg sich die Sonnengöttin aus Furcht vor dem 
Sturmgott lange Zeit in einer Himmelshöhle. „Die Quelle des Lichtes 
verschwand, die ganze Welt wurde dunkel“, und der Sturmgott brachte 
ungeheuerliche Zerstörung. Die Götter schlugen einen schrecklichen 
Lärm, damit die Sonne wieder erschiene, und von ihrem Getöse erbebte 
die Erde16. In Japan und in der großen Weite des Ozeans sind Orkane und 
Erdbeben keine seltenen Ereignisse; aberweder stören sie den Wechsel von 
Tag und Nacht, noch haben sie eine bleibende Veränderung des Himmels 
und seiner Gestirne im Gefolge. „Der Himmel war niedrig“, berichten die 
Polynesier von Takaofo, und „dann kamen die Winde und Wasserhosen 
und Orkane und trugen den Himmel auf seine jetzige Höhe“17.  
„Wenn ein Weltalter durch Wind zerstört wird“, heißt es in dem buddhi-
stischen Text über die „Weltalter“, dann kehrt der Wind „den Erdboden 
mit dem untersten zu oberst und schleudert ihn gen Himmel“, „und Ge-
biete von hundert Meilen Ausdehnung, zweihundert, dreihundert, fünf-
hundert Meilen Ausdehnung werden aufgerissen und durch die Gewalt des 
Windes emporgeschleudert“, wobei sie nicht wieder herabfallen, sondern 
„am Himmel zu Staub zerblasen und vernichtet werden“. „Und der Wind 
schleudert auch die Berge gen Himmel, die die Erde einfassen ... (sie) 
werden zu Pulver zermahlen und zerstört.“ Der kosmische Wind bläst und 
zerstört „hunderttausendmal zehn Millionen Welten“18. 
 
 
 

Die Flut 
 
 
Die Gezeiten des Meeres werden durch die Sonne und in größerem Maße 
durch den Mond erzeugt. Ein größerer Körper als der Mond – oder ein 
der Erde näherer – würde eine entsprechend größere Wirkung ausüben. 
Ein Komet mit einem Kopf von der Größe der Erde würde, wenn er nahe 
genug vorüberzieht, das Wasser des Meeres Tausende von Metern 
hochheben19.  Eine Verlangsamung oder Stockung in der Erdrotation 
                                                   
16 Nihongi, „Chroniken Japans seit frühester Zeit“ (engl. Übers. W. G. Aston), Transactions 
and Proceedings of tbe Japanese Society I (1896), 37 f. 47. 
17 Wiiliamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia I, S. 44. 
18 „World Cycles“, Warren, Buddhism, S. 328. 
19 Vgl. J. Lalande, Abrégé d'astronomie (1795), S. 340, der berechnete, daß ein Komet mit 
einem Kopf von der Größe der Erde in einem Abstand von 13 290 lieues, also etwa vier 
Erddurchmessern, eine Flutwelle von 2000 toises, also etwa vier Kilometer Höhe, bilden 
würde. 



 87

würde ein Zurückfluten des Wassers in Richtung auf die Pole 
verursachen20, aber der Himmelskörper nahebei würde dieses polwärts 
gerichtete Zurückweichen ablenken und das Wasser in Richtung auf sich 
selbst anziehen.  
Die Überlieferungen vieler Völker behaupten beharrlich, daß Meere aus-
einandergerissen, ihr Wasser hoch aufgetürmt und dann über die Kon-
tinente ergossen wurde. Um zu beweisen, daß diese Überlieferungen sich 
auf ein und denselben Vorgang oder wenigstens auf einen gleichen Vor-
gang beziehen, müssen wir die kennzeichnende Reihenfolge – eine große 
Flut im Anschluß an eine Störung der Erdbewegung – im Auge behalten. 
Die chinesischen Annalen, die ich bereits erwähnte und die ich in einem 
späteren Abschnitt noch weitgehender zitieren will, besagen, daß zur Zeit 
des Kaisers Yahou die Sonne zehn Tage lang nicht unterging. Die Welt 
stand in Flammen, und „in ihrer ganzen weiten Ausdehnung überspülten“ 
die Wasser „die größten Höhen, selbst die Himmel mit ihren Fluten 
bedrohend“. Das Wasser des Meeres türmte sich auf und ergoß sich über 
den asiatischen Kontinent; eine große Flutwelle überspülte die Berge und 
brach in die Mitte des chinesischen Reiches ein. Das Wasser staute sich in 
den Tälern zwischen den Bergen, und das Land war jahrzehntelang über-
schwemmt. 
Die Überlieferungen der Bevölkerung Perus berichten, daß die Sonne eine 
etwa fünf Tagen und fünf Nächten entsprechende Zeit lang nicht am 
Himmel war und dann das Meer über seine Ufer trat, um mit einem fürch-
terlichen Getöse über das Festland hereinzubrechen, wobei die gesamte 
Erdoberfläche durch diese Katastrophe verwandelt wurde21.  
Die Choctaw Indianer Oklahomas erzählen: „Die Erde war lange Zeit in 
Finsternis getaucht.“ Schließlich erschien ein helles Licht im Norden, 
„aber es waren berghohe Wellen, die mit Windeseile näherkamen22“.  
Diese Überlieferungen enthalten zwei miteinander einhergehende Mo-
mente: eine völlige Finsternis, die eine Anzahl von Tagen währte (in Asien 
statt dessen ein verlängerter Tag) und dann, als das Licht durchbrach, eine 
berghohe, vernichtende Woge. 
Die hebräische Geschichte vom Durchgang durch das Meer enthält die-
selben Grundzüge. Da ist zunächst die langwährende völlige Finsternis 
(Exodus 10, 21). Der letzte Tag der Finsternis war der bei der Ankunft am 
                                                   
20 P. Kirchenberg, La Théorie de la Relativité (1922), S. 131 f. 
21 Andree, Die Flutsagen, S. 115. 
22 H. S. Bellamy, Moons, Myths and Man (1938), S. 277. 
 
 



 88

Roten Meer23. Als die Welt aus der Dunkelheit auftauchte, wurde der 
Grund des Meeres bloßgelegt, die Wasser wurden auseinandergetrieben 
und in einer doppelten Flutwelle wie Mauern aufgetürmt24. In der Septua-
ginta-Übersetzung der Bibel heißt es, daß das Wasser „wie eine Mauer“ 
stand, und im Koran bei der Schilderung desselben Ereignisses „wie 
Berge“. In der alten rabbinischen Literatur wird gesagt, daß das Wasser 
aufrecht stehenblieb, als wäre es aus „Glas, fest und massiv“25.  
Die Formulierung dieses Satzes im Buche Exodus veranlaßte den Kom-
mentator Raschi in Übereinstimmung mit Mechilta zu erklären: „Das 
Wasser aller Ozeane und Meere ward geteilt26. 
Die Midraschim enthalten folgende Schilderung: „Die Wasser waren bis 
zu einer Höhe von 1600 Meilen aufgetürmt, so daß sie von allen Völkern 
der Erde gesehen werden konnten.“27 Die Zahlenangabe in diesem Satz 
will lediglich zum Ausdruck bringen, daß die Wasserwand gewaltig war. 
Der Heiligen Schrift zufolge stiegen die Wasser an den Bergen hoch und 
standen über ihnen, und sie stiegen bis an den Himmel28.  
Ein Meer, derart auseinandergerissen, muß ein wunderbares und unver-
geßliches Schauspiel geboten haben. Es wird in der Schrift an zahlreichen 
Stellen erwähnt. „Die Säulen des Himmels zitterten ... Vor seiner Kraft 
wird das Meer plötzlich ungestüm.“29 „Vor ihren Vätern tat er Wunder ... 
Er zerteilte das Meer und ließ sie hindurchgehen; und stellte das Wasser 
wie eine Mauer.“30 „Er hält das Wasser im Meer zusammen wie in einem 
Schlauch. Alle Welt fürchte den Herrn und vor ihm scheue sich alles, was 
auf dem Erdboden wohnt.“31 
Dann brach das Große Meer (das Mittelmeer) mit einer riesigen Flutwelle 
in das Rote Meer ein32. Es war ein ungewöhnliches Ereignis; und weil es 
ungewöhnlich war, wurde es zu der eindrucksvollsten Erinnerung in der 
sehr langen Geschichte dieses Volkes. Alle Völker und Nationen wurden von 
                                                   
23 Exodus 14, 20; Ginzberg, Legends II, 359. 
24 „Und das Wasser war ihnen für Mauern zur Rechten und zur Linken“, Exodus 14,22. 
25 A. Calmet, Commentaire, L'Exode (1708), S. 159: „Les eaux demeurent suspendues, 
comme une glace solide et massive.“ 
26 Raschi's Commentary to Pentateuch. (Engl. Übers, von M. Rosenbaum und A. M. 
Silberman, 1930). 
27 Ginzberg, Legends III, 22; Targum Yerushalmi, Exodus 14, 22. 
28 Psalm 104, 6-8; 107, 25-26. 
29 Hiob 26, 11-12. 
30 Psalm 78, 12-13. 
31 Psalm 33, 7-8. 
32 Mekhilta Beshalla 6, 33 a; andere Quellen bei Ginzberg, Legends VI, 10. 
 



 89

demselben Feuerbrand versengt und in demselben Inferno zerschmettert. 
Die Stämme Israels am Ufer des Meeres aber fanden in dieser Vernichtung 
die Erlösung aus ihrer Knechtschaft. Sie selbst entrannen dem Verderben, 
aber ihre Unterdrücker kamen vor ihren Augen um. Sie priesen ihren 
Schöpfer, unterwarfen sich der Bürde der Moralgesetze und hielten sich zu 
Großem bestimmt und auserwählt. 
Als die Spanier Yukatan eroberten, berichteten ihnen Indianer, die mit den 
alten Handschriften vertraut waren, von den Überlieferungen ihrer 
Vorfahren: danach waren ihre Ahnen vor der Verfolgung durch ein 
anderes Volk errettet worden, indem der Herr ihnen einen Weg mitten 
durch das Meer auftat33. 
Diese Überlieferung ist der jüdischen vom Durchzug durch das Rote Meer 
so ähnlich, daß einige Mönche, die nach Amerika kamen, des Glaubens 
waren, die Indianer Amerikas wären jüdischer Herkunft. Der Mönch 
Diego de Landa schrieb: „Einige alte Männer in Yukatan sagen, daß sie 
von ihren Vorfahren gehört hätten, dieses Land sei von einer aus dem 
Osten kommenden Rasse bevölkert worden, die Gott errettete, indem er 
ihnen zwölf Wege durch das Meer öffnete. Wenn dies wahr ist, so müssen 
alle Bewohner (West-)Indiens jüdischer Abstammung sein.“34  

Es mag darin vielleicht etwas von dem nachklingen, was sich am Meer des 
Durchzugs zutrug, oder von einem ähnlichen Vorkommnis zur selben Zeit, 
wenn auch an anderer Stelle. 
Nach der lappischen Geschichte von der Weltenschöpfung35, als die Ver-
derbtheit unter den Menschenwesen immer mehr zunahm, „zitterte“ das 
Innerste der Erde „vor Furcht und Schrecken, so daß die äußersten 
Schichten von der Erde abbröckelten und viele von den Menschen hinab-
geschleudert wurden in die Abgründe, und dort umkamen.“ „Und Jubmel, 
der Himmelsherr selbst, kam herab ... Sein furchtbarer Zorn strählte wie 
rote, blaue und grüne Feuerschlangen, und die Menschen verbargen ihr 
Antlitz, und die Kinder schrien vor Angst ... Der zornige Gott sprach: ,Ich 
werde die Welt umdrehen. Ich werde den Flüssen gebieten, bergauf zu 
fließen; ich werde das Meer heißen, sich zusammenzuraffen zu einer 
riesenhoch aufragenden Mauer, um sie auf euch verderbte Erdenkinder zu 
schleudern und euch und alles Leben zu vernichten‘.“ 
 
                                                   
33 Antonio de Herrera, Historia general de la Indias Occidentales, Bd. IV, Buch 10, Kap. 2; 
Brasseur, Histoire des nations civilisées du Méxique I, 66. 
34 de Landa, Yucatan, S. 8. 
35 Leonne de Cambrey, Lapland Legends (1926). 
 



 90

Jubmel ließ einen Sturmwind blasen 
Und die wilden Luftgeister toben ... 
Schäumend einherstürzend, himmelhoch ansteigend 
Kam die Wasserwand, alle Dinge zermalmend. 
Jubmel, mit einem gewaltigen Auf bäumen, 
Kehrte alle Erdenländer um; 
Alsdann richtete er die Welt wieder auf. 
Die Berge und die Höhen nun 
Konnten von Beijke (der Sonne) 
Nicht mehr gesehen werden. 
Erfüllt von dem Stöhnen sterbender Menschen 
War die schöne Erde, Heimat der Menschheit; 
Nicht mehr schien Beijke am Himmel. 

 
Nach diesem lappländischen Epos wurde die Welt vom Orkan und vom 
Meer überwältigt, und fast alle menschlichen Wesen kamen um. Nachdem 
die Wasserwand auf den Kontinent herabgestürzt war, rollten immer 
weiter riesige Wogen einher, und Leichname trieben in den dunklen Was-
sern umher. Das große Erdbeben und die Abgründe, die sich im Boden 
auftaten, das Erscheinen eines Himmelskörpers mit schlangenähnlichen 
Flammenzungen, Flüsse, die bergauf flossen, eine Wasserwand, die alles 
zermalmte, Berge, die umfielen, die Welt, die umgestürzt und dann wieder 
aufgerichtet wurde, die Sonne, die nicht mehr am Himmel schien – alles 
das sind Motive, die wir schon beim Auszug aus Ägypten fanden.  
An vielen Stellen der Erde, und ganz besonders im Norden, findet man 
große Felsblöcke in einer Lage, die darauf schließen läßt, daß eine gewal-
tige Kraft sie emporgehoben und über große Entfernungen fortgetragen 
haben muß, bevor sie an ihrem heutigen Platz abgesetzt wurden. Mitunter 
sind diese großen losen Felsblöcke in ihrer mineralischen Zusam-
mensetzung von dem Gestein ihrer Umgebung völlig verschieden, wohl 
aber identisch mit meilenweit entfernten Formationen. So sitzt gelegent-
lich ein erratischer Block aus Granit auf einem hohen Bergrücken aus 
Dolorit, während die nächste an die Oberfläche tretende Granitlagerstätte 
weit entfernt liegt. Diese erratischen Blöcke wiegen bis zu 10 000 Tonnen, 
also ungefähr ebensoviel wie 130 000 Personen36. 
                                                   
36 Der Madison Boulder, ein Felsblock bei Conway in New Hampshire, mißt 27 auf 12 mal 
11 Meter und wiegt beinahe 10 000 Tonnen. „Er besteht ganz abweichend von dem 
Gesteinsuntergrund an dieser Stelle aus Granit; demnach ist der Block typisch erratisch.“ 
Daly, The Changing World of the Ice Age, S. 16. 
 



 91

Um diese Tatsachen zu erklären, nahmen die Gelehrten der ersten Hälfte 
des neunzehnten Jahrhunderts an, daß ungeheure Gezeitenfluten über die 
Kontinente hinweggegangen seien und Massen von Stein mit sich geführt 
hätten. Die Verlagerung der Felsen war mit dieser Flutwirkung wohl 
erklärt, aber was könnte diese Wogen veranlaßt haben, sich hoch über die 
Kontinente zu erheben? 
„Man dachte, daß irgendwie und irgendwo im hohen Norden eine Reihe 
riesenhafter Wellen auf mysteriöse Weise ausgesandt wurden. Diese 
Wellen sollten dann über das Land hergestürzt und wie rasend über Berg 
und Tal hinweggebraust sein, eine Riesenlast von Felsen, Steinen und 
Schutt mit sich führend. Solche Überflutungen wurden ,Translations-
wellen* betitelt; der Geschiebelehm sollte das Material darstellen, welches 
diese Wellen in ihrem wilden Lauf über das Land hinweg mit sich gerissen 
hätten.“37 Die Steine und Blöcke auf den Hügelkuppen und die Auf-
schüttungen von Sand und Kies in den Niederungen wurden durch diese 
Theorie erklärt. Die Kritiker vertraten jedoch den Standpunkt, daß „diese 
Ansicht zu ihrem Unglück von vornherein die Grundprinzipien der 
Wissenschaft verletze, indem sie eine Ursache als früher einmal vorhanden 
annimmt, für welche die Natur kaum einen Anhalt bietet ... Sprunghaft 
auftretende Einbrüche des Meeres über ein ganzes Land hinweg sind 
glücklicherweise seit Menschengedenken niemals beobachtet worden“38. 
Was im Voraufgegangenen über die Überlieferungen einer ganzen Anzahl 
von Völkern gesagt wurde, zeigt, daß die Richtigkeit dieses letzten Satzes 
fragwürdig ist. 
Wo immer möglich, wurde die Bewegung von Steinen dem Vorrücken der 
Eisdecke in den Eiszeiten und den Gletschern auf den Bergeshängen zu-
geschrieben. 
Agassiz stellte 1840 die Vermutung an, daß geradeso, wie die Moränen in 
den Alpen von den weichenden Gletschern zurückgelassen wurden, auch 
die Moränen auf dem Flachlande Nordeuropas und Amerikas durch die 
Bewegung großer kontinentaler Eisdecken erzeugt sein könnten (womit er 
die Theorie von den Eiszeiten aufbrachte). Obwohl das in gewissem 
Umfang richtig ist, ist die Analogie doch nicht einwandfrei, da die Alpen-
gletscher die Steine abwärts schieben und nicht den Hang hinauf. Beim 
Zusammentreffen mit einem aufwärts gerichteten Eisschub würden große 
Felsblöcke wahrscheinlich in das Eis einsinken. 
                                                   
37 J. Geikie, The Great Ice Age and its Relation to the Antiquity of Man (1894), S. 25. 
38 Ebenda. 
 



 92

Die Wanderung von Steinen muß als ein Problem betrachtet werden, das 
nur teilweise – wenn überhaupt – mit dem Vorrücken und Zurückweichen 
der Eisdecke zusammenhängt. Meilenhohe Wogen gingen über das Land 
hin, hervorgerufen durch die in diesem Buch geschilderten Ursachen. 
Durch den Grad der Abtragung des Felsgesteins unter den erratischen 
Blöcken kann bewiesen werden, daß sie erst in geschichtlicher Zeit an 
ihrem Platz abgesetzt wurden. In Wales und Yorkshire beispielsweise, wo 
dieser Effekt in zeitlicher Hinsicht einmal zahlenmäßig abgeschätzt wurde, 
fand man in dem „Ausmaß der Abtragung des Kalksteinfelsens, auf dem 
die Blöcke liegen“, einen „Beweis, daß ein Zeitraum von nicht mehr als 
sechstausend Jahren verstrichen ist, seit die Blöcke in ihrer jetzigen Lage 
zurückgelassen wurden“39. 
Die Tatsache, daß Anhäufungen von Steinen vom Äquator nach den 
höheren Breiten zu verlagert wurden – für die Vereisungstheorie ein rätsel-
haftes Problem – kann damit erklärt werden, daß in dem Augenblick, als 
die Rotationsgeschwindigkeit der Erde nachließ oder ihre Pole sich ver-
schoben, die Wassermassen am Äquator in Richtung auf die Pole zurück-
wichen. Auf der nördlichen Halbkugel, in Indien, wurden die Moränen 
vom Äquator aus nicht nur auf höhere Breiten, sondern sogar auf die 
Berge des Himalaya zu geschoben, und auf der südlichen Halbkugel von 
den äquatorialen Gebieten Afrikas zu höheren Breiten südwärts durch die 
Steppen, Wüsten und Urwälder des schwarzen Erdteils. 
 
 

Der Kampf am Himmel 
 
Zu derselben Zeit, da die Meere sich zu ungeheueren Flutwellen auf-
türmten, entwickelte sich am Himmel ein großartiges Schauspiel, das sich 
den entsetzten Zuschauern auf Erden als gigantische Schlacht darbot. Da 
dieser Kampf von fast allen Teilen der Welt aus gesehen wurde und sich 
der Vorstellung der Völker sehr nachhaltig einprägte, kann der Vorgang 
mit einiger Ausführlichkeit nachgezeichnet werden.  
Als die in ihrer Rotation gestörte Erde durch die Gase, Staubmassen und 
Meteoriten des Kometenschweifs hindurchgezogen war, zog sie auf einer 
verformten Bahn weiter. Beim Auftauchen aus der Dunkelheit war die 
östliche Hemisphäre dem Kopf des Kometen zugewandt. Dieser Kopf war 
kurz zuvor nahe an der Sonne vorbeigezogen und befand sich in einem 
                                                   
39 Upham, The Glacial Lake Agassiz (1895), S. 239. 
 



 93

Zustand der Weißglut. Die Nacht, in der das große Erdbeben die Erdkugel 
erschütterte, war nach den rabbinischen Schriften so hell wie der Tag der 
Sommersonnenwende. Infolge der Nähe der Erde verließ der Komet seine 
eigene Umlaufbahn und folgte für eine Weile der Erdbahn. Die große 
Kometenkugel wich zurück und näherte sich dann von neuem der Erde, 
eingehüllt in eine Gaswolke, die bei Tage wie eine Rauchsäule und bei 
Nacht wie eine Feuersäule aussah. Schließlich bewegte sich die Erde noch 
ein weiteres Mal durch die Atmosphäre des Kometen hindurch, dieses Mal 
an seinem Hals. Diese letzte Phase war von unaufhörlichen, heftigen 
elektrischen Entladungen zwischen der Atmosphäre des Schweifes und der 
der Erde begleitet. Zwischen beiden Annäherungen war ein zeitlicher 
Abstand von etwa sechs Tagen. Beim Auftauchen aus den Gasen des 
Kometen hatte die Erde offenbar ihre Rotationsrichtung geändert, und die 
Rauchsäule bewegte sich auf die gegenüberliegende Seite des Horizonts 
zu40. Dabei sah die Säule aus wie eine riesige, sich bewegende Schlange. 
Als die Flutwellen ihren höchsten Punkt erreicht hatten und die Meere 
auseinanderklafften, sprang ein ungeheurer Funke zwischen der Erde und 
der Kometenkugel über, der augenblicklich die meilenhohen Wogen 
zusammenstürzen ließ. Währenddessen tauschten der Schweif des 
Kometen und sein Kopf, die durch ihre nahe Berührung mit der Erde 
ineinander verwickelt worden waren, heftige elektrische Entladungen aus. 
Es sah aus wie eine Schlacht zwischen der hellglänzenden Kometenkugel 
und der dunklen Rauchsäule. Bei dem Austausch elektrischer Potentiale 
wurden Schweif und Kopf voneinander angezogen und dann voneinander 
abgestoßen. Aus dem schlangenähnlichen Schweif wuchsen Ausläufer 
hervor, und er verlor die säulenähnliche Gestalt. Er glich nun mehr einem 
wütenden Tier mit Beinen und vielen Köpfen. Die Entladungen rissen die 
Säule auseinander – ein Vorgang, der von einem Regen von Meteoriten 
begleitet wurde. Es hatte den Anschein, als würde das Ungeheuer durch 
die hellglänzende Kugel vernichtet und im Meer, oder wo sonst noch die 
Meteoriten hinfielen, begraben. Dann verhüllten die Gase des Schweifes 
die Erde. 
Die Kometenkugel, die einen großen Teil ihrer Atmosphäre wie auch ihres 
elektrischen Potentials eingebüßt hatte, wich von der Erde zurück, ohne 
sich aber völlig von ihrer Anziehung zu befreien.  

                                                   
40 Vgl. Exodus 14, 19. 
 
 
 



 94

Nach einem Zeitraum von sechs Wochen verminderte sich offenbar der 
Abstand zwischen der Erde und der Kometenkugel nochmals. Diese 
erneute Annäherung der Kugel konnte nicht klar bemerkt werden, da die 
Erde noch in die von der ersten Annäherung zurückgebliebenen 
Staubwolken des Kometen und den von Vulkanen ausgeworfenen Staub 
gehüllt war. Nach weiteren Entladungen trennten sich dann Komet und 
Erde wieder voneinander. 
Dieses Verhalten des Kometen ist für gewisse Fragen der Himmels-
mechanik höchst bedeutungsvoll. Daß ein Komet bei der Begegnung mit 
einem Planeten in dessen Wirkungsbereich gerät, von seinem eigenen 
Wege abgelenkt, in eine neue Bahn gezwungen und schließlich von dem 
Einfluß des Planeten wieder befreit werden kann, ist durch den Fall des 
Lexellschen Kometen erwiesen, der im Jahre 1767 durch Jupiter und seine 
Monde eingefangen wurde. Erst im Jahre 1779 befreite er sich wieder aus 
dieser Verstrickung. Eine elektrische Entladung zwischen einem Planeten 
und einem Kometen, sowie zwischen dem Kopf eines Kometen und 
seinem nachgeschleppten Teil ist allerdings eine Erscheinung, die in 
neuerer Zeit nicht beobachtet worden ist. 
Die Ereignisse am Himmel wurden von den Völkern der Welt als der 
Kampf zwischen einem bösen Schlangen-Ungeheuer und dem Lichtgott 
angesehen, der den Kampf mit dem Ungeheuer aufnahm und damit die 
Welt rettete. Der unter den Entladungen der feurigen Kugel hin- und her-
zuckende Schweif des Kometen wurde als ein getrennter, der Kometen-
kugel feindlicher Körper angesehen. 
Ein vollständiger Überblick über die Motive aus Religion und Sage, in 
denen dieses Ereignis sich widerspiegelt, würde mehr Platz erfordern, als 
hier zur Verfügung steht; es ist schwierig, ein Volk oder einen Stamm auf 
der Erde zu finden, bei dem dieses Motiv nicht im Brennpunkt seiner 
religiösen Vorstellungen stünde41. 
Da die Schilderungen des Kampfes zwischen Marduk und dem Drachen 
Tiamat, zwischen Isis und Seth, Vishnu und der Schlange, Krishna und der 
Schlange oder Ormuzd und Ahriman fast völlig demselben Muster folgen 
und viele Einzelheiten mit dem Kampf zwischen Zeus und Typhon 
gemeinsam haben, gebe ich hier Apollodors Schilderungen dieses 
Kampfes wieder42.  
                                                   
41 Ich beabsichtige, einen Teil dieses Materials in einer Abhandlung „Der Drache“ zu 
behandeln. 
42 Apollodor, Mythologische Bibliothek II (engl. Übers. J. G. Frazer: The Library, 1921). 
 
 



 95

Typhon „überragte alle Berge, und sein Haupt streifte die Sterne. Seine 
eine Hand reichte bis zum Westen und die andere bis zum Osten, und 
hundert Drachenköpfe ragten daraus hervor. Von den Lenden abwärts 
wanden sich Knäuel von Vipern, die ... ein langgedehntes Zischen von sich 
gaben ... Sein ganzer Körper war geflügelt... und Feuer sprühte aus seinen 
Augen. Solcher Art und Gestalt war Typhon, als er, glühende Felsbrocken 
schleudernd, zischend, brüllend und feuerspeiend auf den Himmel selbst 
losging.“ Bis über Ägypten verfolgte Zeus den „himmelstürmenden“ 
Typhon. „Er beschoß ihn von ferne mit Blitzesstrahlen, aus der Nähe hieb 
er mit seiner diamantenen Sichel auf ihn ein, und als er sich zur Flucht 
wandte, verfolgte er ihn hart bis zum Berge Casius, der sich über Syrien 
erhebt. Dort gewahrte Zeus, daß das Ungeheuer arg verwundet war, und 
wurde mit ihm handgemein. Aber Typhon wickelte sich um ihn und griff 
ihm in die Weichen ...“ „Nachdem er seine Kräfte wiedergewonnen hatte, 
kam Zeus plötzlich in einem von geflügelten Rossen gezogenen Wagen 
vom Himmel gefahren und beschoß Typhon mit Blitzen ... So aufs neue 
verfolgt, gelangte er (Typhon) nach Thrazien bis zum Berge Hämus, wo er 
im Kampfe ganze Berge emporriß ... Ein Strom von Blut quoll aus dem 
Berg hervor, und es heißt, daß nach dieser Begebenheit der Berg den 
Namen Haemus (der Blutige) trug. Und als Typhon durch das Sizilische 
Meer zu fliehen versuchte, stürzte Zeus den Ätna in Sizilien über ihn. Dies 
ist ein riesiger Berg, von dem es bis auf den heutigen Tag heißt, daß seine 
Feuerausbrüche von den damals geschleuderten Blitzen herrühren.“  
Der Kampf hat tiefe Spuren in der gesamten antiken Welt hinterlassen. 
Einige Gebiete wurden mit den Ereignissen dieses himmlischen Zwei-
kampfes besonders in Zusammenhang gebracht. Die ägyptische Küste 
des Roten Meeres hieß Typhonia43. Strabo erzählt, daß die Arimi (Ara-
mäer oder Syrier), von Entsetzen gepackt, Zeugen dieses Kampfes 
waren. Und Typhon, „der, wie sie hinzufügen, ein Drache war, suchte 
fliehend in die Erde zu entschlüpfen, als er von den Blitzstrahlen 
getroffen wurde“44, wobei er nicht nur tiefe Furchen in die Erde grub 
und Flüssen ihren Lauf bahnte, sondern auch, in den Boden fahrend, 
Brunnen hervorbrechen ließ. 
Ähnlich schildern die Völker der verschiedensten Gegenden der antiken 
Welt die Erlebnisse ihrer Vorfahren, die Zeugen dieser großen Katastrophe 
in der Mitte des zweiten Jahrtausends gewesen waren.  
                                                   
43 Strabo, Erdbeschreibung XVII, 1, 44. (Deutsch von Forbiger.) 
44 Ebenda XVI, 2, 7. 
 



 96

Zu jener Zeit waren die Israeliten noch nicht zu klarer monotheistischer 
Vorstellung gelangt und sahen daher gleich anderen Völkern in diesem 
großen Kampf eine Auseinandersetzung zwischen dem Geist des Guten 
und des Bösen. Der Verfasser des Buches Exodus überging die 
Vorstellung der alten Israeliten und stellte das Wunderzeichen des Feuers 
und des in einer Säule dahinziehenden Rauches als einen Engel oder einen 
Boten des Herrn dar. 
Zahlreiche Textstellen in anderen Büchern der Schrift halten das Bild fest, 
das sich den Augenzeugen eingeprägt hatte. Rahab ist der hebräische 
Name für den Herausforderer des Allerhöchsten. „Herr, Gott Zebaoth, wer 
ist wie Du ein mächtiger Gott? ... Du schlägst Rahab zu Tode ... Himmel 
und Erde sind Dein; Du hast gegründet den Erdboden und was darinnen 
ist. Mitternacht und Mittag hast Du geschaffen.“45 Deutero-Jesaia betete: 
„Wohlauf, wohlauf, zeuch Macht an, Du Arm des Herrn! Wohlauf, wie 
vor Zeiten, von alters her! Bist Du es nicht, der den Rahab zerhauen und 
den Drachen verwundet hat? Bist Du es nicht, der das Meer, der großen 
Tiefen Wasser austrocknete? Der den Grund des Meeres zum Wege 
machte, daß die Erlösten hindurchgingen?“46 Diese Textstelle erhellt, daß 
der Kampf des Herrn mit Rahab nicht ein vorweltlicher Kampf vor der 
Schöpfung war, wie einige Gelehrte meinen47.  
Jesaia prophezeite für die Zukunft: „Zu der Zeit wird der Herr heimsuchen 
mit seinem harten, großen und starken Schwert beide, den Leviathan, der 
eine gerade Schlange, und den Leviathan, der eine geringelte Schlange ist; 
und wird den Drachen im Meer erwürgen.“48 Die „geringelte Schlange“ ist 
auf zahlreichen alten Bildern dargestellt, von China bis Indien, Persien, 
Assyrien, Ägypten und Mexiko. Mit dem Aufkommen der 
monotheistischen Vorstellung betrachteten die Juden die geringelte 
Schlange, den Herausforderer des Allerhöchsten, als eine eigene Schöp-
fung des Herrn. „Er breitet aus die Mitternacht über die Leere und hängt 
die Erde an nichts ... Die Säulen des Himmels zittern ... Vor seiner Kraft 
wird das Meer plötzlich ungestüm ... und seine Hand durchbohrt die 
geringelte Schlange.“49 Der Psalmist sagt: „Aber Gott ist mein König 
von alters her, der alle Hilfe tut, so auf Erden geschieht ... Du zertrennest 
                                                   
45 Psalm 89, 9-13. 
46 Jesaia 51, 9-10. 
47 Siehe S. Reinach, Cults, Myths and Religion (1912), S. 42 ff.; H. Gunkel, Schöpfung und 
Chaos in Urzeit und Endzeit (1895); J.Pedersen, Israel. Its Life and Culture (1926), S. 472 f. 
48 Jesaia 27, 1. 
49 Hiob 26, 7-13. 
 



 97

das Meer durch Deine Kraft und zerbrichst die Köpfe der Drachen im 
Wasser ... Du lässest quellen Brunnen und Bäche, Du lässest versiegen 
starke Ströme.“50 
Das Meer wurde zerteilt, Furchen wurden in die Erde gerissen, große 
Flüsse verschwanden, andere tauchten auf. Die Erde dröhnte viele Jahre 
lang, und die Menschen dachten, daß der feurige Drache, der zu Boden 
geschlagen worden war, in die Erde niedergefahren sei und dort stöhne. 
 
 

Der Komet Typhon 
 

Unter all den mysteriösen Erscheinungen, die den Auszug 
aus Ägypten begleiteten, ist diese mysteriöse Säule das 
erste, was eine Erklärung fordert. 

W. Phythian-Adams, The Call of Israel 
 
Einer der Schauplätze des himmlischen Ringens elementarer Naturkräfte 
ist nach den Schilderungen Apollodors und Strabos auf dem Wege von 
Ägypten nach Syrien gewesen51. Nach Herodot spielte sich der letzte Akt 
des Zweikampfs zwischen Zeus und Typhon am See Serbon an der 
Küstenstraße von Ägypten nach Palästina ab52. Auf demselben Wege aber 
war es, daß die Kinder Israel nach einer von Sturmwind und Schrecken 
erfüllten Nacht die Naturereignisse beim Durchzug durch das Meer 
erlebten. Diese miteinander einhergehenden Umstände führen zu einem 
Schluß, der einigermaßen seltsam klingt: Typhon (Typheus) liegt am 
Grunde desselben Meeres, an dem die Kinder Israel gebannt den Aufruhr 
der Natur beobachteten: Finsternis, Orkan, Wasserberge, Feuer und Rauch 
verzeichnet die griechische Sage als die Umstände, unter denen der Kampf 
des Zeus mit dem Drachen Typhon ausgetragen wurde. In der gleichen 
Meeressenke liegen der Pharao und seine Scharen53. 
                                                   
50 Psalm 74, 12-13 
51 Der von Apollodor erwähnte Berg Casius ist sowohl der Name für den Libanon, wie auch 
für den Berg Sinai. Vgl. Pomponius Melo, De situ orbis. 
52 Herodot III, 5. Auch Apollonius Rhodius sagt in der Argonautka Buch II, daß Typhon „vom 
Strahle des Zeus getroffen, ... hingestreckt liegt unter den Wassern des Serbonischen Sees.“ 
53 In Zeitalter im Chaos wird Beweismaterial vorgelegt, daß der Pharao des Exodus 
identisch ist mit Taui Thom, dem letzten König des Mittleren Reiches. Er ist der Tau 
Timaeus (Tutimaeus) des Manetho, in dessen Tagen „ein Strahl des Mißfallens Gottes“ auf 
Ägypten fiel und die heute als das Mittlere Reich bekannte Epoche beendete. Der Name 
seiner Gemahlin wird in dem Naos von El-Arish als „Tephnut“ wiegergegeben. 
 



 98

Bisher habe ich Rahab-Typhon als einen Kometen identifiziert. Aber, 
wenn Typhon auf dem Grunde des Meeres liegt, ist er dann nicht eben der 
Pharao? Dies würde bedeuten, daß in der, Sage von Typhon zwei 
Elemente miteinander verwachsen sind: der Pharao, der in der Katastrophe 
zugrunde ging, und der wilde Aufrührer gegen Zeus, den Herrn des 
Himmels54. 
Abschnitt 91 des zweiten Buches in Plinius' Naturgeschichte lautet55: „Ein 
furchtbarer Komet wurde von der Bevölkerung Äthiopiens und Ägyptens 
beobachtet, dem Typhon, der König seiner Zeit, den Namen gab; er war 
von feuriger Erscheinung und war gewunden wie eine Spirale, und er war 
sehr grimmig anzuschauen: er war nicht so sehr ein Stern als etwas, was 
man vielleicht als feurige Kugel bezeichnen könnte.“  
Das Auftauchen eines unheilvollen Kometen, von dem in diesem Buch so 
oft die Rede ist, wird hier in klaren Worten ohne Umschreibung erzählt. 
Ich mußte jedoch noch eine Stütze für meine Annahme finden, daß der 
Komet aus den Tagen des Königs Typhon auch der Komet aus den Tagen 
des Auszugs aus Ägypten war. 
Ich durchforschte die Schriften der alten Chronisten, und in der Cometo-
graphia des Hevelius (1668) fand ich Hinweise auf die Werke von Cal-
visius, Helvicus, Herlicius und Rockenbach, die alle meistenteils Manu-
skripte benutzten, da sie nur wenig mehr als ein Jahrhundert nach der 
Erfindung der Buchdruckerpresse und der beweglichen Lettern lebten. 
Hevelius schrieb (lateinisch): „Im Jahre der Welt 2453 (1495 v. Chr.) 
wurde nach Angabe gewisser Gewährsmänner in Syrien, Babylonien und 
Indien im Zeichen Jo ein Komet von der Form einer Scheibe gesehen, 
gerade zur selben Zeit, als die Israeliten auf ihrem Zuge von Ägypten in 
das Gelobte Land waren. So Rockenbach. Der Auszug der Kinder Israel 
wird von Calvisius in das Weltjahr 2453, also 1495 v. Chr., gelegt.“56  

Es glückte mir, ein Exemplar von Rockenbachs De Cometis tractatus 
novus methodicus in den Vereinigten Staaten ausfindig zu machen57. Die-
ses Buch war 1602 in Wittenberg erschienen. Sein Verfasser war Professor 

                                                                                                                                                                         
Re-uah-ab ist ein Name, den man bei den ägyptischen Königen dieser Epoche antrifft (M. F. 
Petrie, A History of Egypt I, S. 227; er könnte als Ursprung des hebräischen Wortes für 
Drache, rahab, gedient haben. Vgl. Anm. 54. 
54 Tatsächlich wurde „Drache“ in den Schriften der Propheten zur Bezeichnung für 
ägyptische Pharaonen. Vgl. Hesekiel 32, 2. 
55 Plinius, Historia Naturalis II, 91. 
56 J. Hevelius, Cometographia (1668), S. 794 ff. 
57 In der Bibliothek der American Antiquarian Society, Worcester, Mass. 
 



 99

des Griechischen, der Mathematik und der Rechtswissenschaft, und Dekan 
der Philosophie in Frankfurt. Er schrieb sein Buch unter Verwendung alter 
Quellen, die er nicht nannte: „ex probatissimis et antiquissimis veterum 
scriptoribus“ (von den glaubwürdigsten und ältesten der frühen 
Schriftsteller). Als Ergebnis seines sorgfältigen Sammeins alter Angaben 
machte er folgende Eintragung: 
„Im Jahre der Welt zweitausend vierhundert und dreiundfünfzig – wie 
zahlreiche glaubwürdige Autoren auf Grund vieler Überlegungen be-
stimmt haben – tauchte ein Komet auf, den auch Plinius in seinem zweiten 
Buch erwähnt. Er war feurig, von unregelmäßiger Kreisform, mit einem 
verhüllten Kopfe; er war von der Gestalt einer Himmelskugel und von 
schrecklichem Anblick. Es heißt, daß König Typhon um diese Zeit in 
Ägypten herrschte ... Gewisse (Gewährsleute) versichern, daß der Komet, 
in der Form einer Scheibe ähnelnd, in Syrien, Babylonien und Indien unter 
dem Zeichen des Steinbocks erschien, zu der Zeit, als die Kinder Israel 
von Ägypten nach dem gelobten Lande zogen, auf ihrem Wege geleitet 
von der Rauchsäule am Tage und der Feuersäule bei Nacht.“58 Rockenbach 
zog keinerlei Schluß hinsichtlich eines Zusammenhangs zwischen dem 
Kometen des Exodus und den sonstigen Naturerscheinungen dieser Zeit; er 
beabsichtigte nichts weiter, als das Datum des Kometen Typhon 
festzulegen. 
Unter den Schriftstellern des frühen Altertums erwähnen außer Plinius 
noch Lydus, Servius (der seinerseits Avienus zitiert), Hephaestion und 
Junctinus den Kometen Typhon59. Er wird als eine ungeheure Kugel 
(globus immodicus) aus Feuer geschildert, mitunter auch als Sichel – eine 
Beschreibung, die ihn als eine von der Sonne beschienene, für eine solche 
Beobachtung ausreichend nahe Kugel kennzeichnet. Er bewegte sich lang-
sam auf einer Bahn nahe der Sonne und war von blutroter Farbe: „Er war 
                                                   
58 „Anno mundi, bis millesimo, quadrigentesimo quinquagesimo tertio, Cometa (ut multi 
probati autores de tempore hoc statuunt, ex conjecturis multis) cuius Plinius quoque lib. 2 
Cap. 25 mentionem facit, igneus, formam imperfecti circuli, & in se convoluti caputq; globi 
repraesentans, aspectu terribilis apparuit, Typhonq; a rege, tunc temporis et Aegypto 
Imperium tenente, dictus est, qui rex, ut homines fide digni asserunt, auxilio gigantum, 
reges Aegyptoru devicit. Visus quoq; est, ut aliqui volut, in Siria, Babylonia, India in signo 
capricorni, sub forma rotae, eo tempore, quando fillii Israel ex Aegypto ia terram 
promissam, duce ac viae monstratore, per diem columna nubis, noctu vero columna ignis, ut 
Cap. 7. 8. 9. 10 ligitur profecti sunt.“ 
59 Johannis Laurentii Lydi Liber de ostentis et calendaria Graeca omnia (hrsg. von C. 
Wachsmuth, 1897), S. 171. In diesemWerk druckt Wachsmuth auch Auszüge aus 
Hephaestion, Avienus apud Servium und Junctinus ab. 
 



 100 

nicht von feuriger, sondern von blutiger Röte.“ Er rief Zerstörung hervor 
„beim Aufgehen und beim Untergehen“. Servius schreibt, daß dieser 
Komet viel Plagen, Übel und Hunger mit sich brachte.  
Herauszufinden, welches die handschriftlichen Quellen Abraham Rocken-
bachs waren, die ihn zu demselben Schluß führten, zu dem auch wir ge-
langt sind – nämlich, daß der Komet Typhon in der Zeit des Exodus auf-
tauchte –, ist eine noch ungelöste Aufgabe. Servius sagt, daß weitere An-
gaben über die von diesem Kometen verursachten Nöte in den Schriften 
des römischen Astrologen Campester und in den Werken des ägyptischen 
Astrologen Petosiris zu finden seien60. Es ist möglich, daß Abschriften von 
Werken, die ihrerseits Zitate aus diesen alten astrologischen Schriften ent-
hielten und in den Bibliotheken Europas bewahrt wurden, Rockenbach a.: 
Quellen dienten. 
Campester war dem Zitat bei Lydus zufolge überzeugt, daß, falls der 
Komet Typhon nochmals die Erde treffen sollte, eine viertägige Be-
gegnung genügen würde, um die Welt zu vernichten61. Das besagt aber 
gleichzeitig, daß bereits die erste Begegnung mit dem Kometen Typhon 
die Erde an den Rand der Vernichtung brachte. 
Aber selbst ohne diese düstere Prognose Campesters besitzen wir ein sehr 
eindrucksvolles und einfach unerschöpfliches Aufgebot von Hinweisen auf 
Typhon und seine verheerende Wirkung: fast jeder griechische Schrift-
steller weiß davon zu berichten. Da Typhon seiner wahren Natur nach ein 
Komet war, wie Plinius und andere erklären, sind alle Hinweise auf das 
von ihm hervorgerufene Unheil als Schilderungen von Naturkatastrophen 
zu verstehen, die mit der Erde und dem Kometen zusammenhingen. 
Bekanntlich war Pallas bei den Griechen ein anderer Name für Typhon; 
ebenso war bei den Ägyptern Seth gleichbedeutend mit Typhon62. Auf 
diese Weise kann die Zahl der Hinweise auf den Kometen Typhon noch 
um die Hinweise auf Pallas und Seth erweitert werden. 
                                                   
60 Die  Zeit,  in  der  Campester  lebte,  ist  nicht  bekannt,  war  aber  vermutlich  das 3. oder 
4. Jahrhundert unserer Zeitrechnung. Siehe Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie der klas-
sischen Altertumswissenschaft, III, 1443 f. Die Zeit des Petosiris wird unter Vorbehalt in das 
2. vorchristliche Jahrhundert verlegt (Pauly-Wissowa XIX, 1165). Er wird jedoch in den 
Danaiden des Aristophanes (448 bis 388 v.Chr.) erwähnt. Siehe auch E. Riess, Nechepsonis 
et Petosiridis fragmenta magica (1890). 
61 Campester in Lydus’ Liber de ostentis; vgl. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 
Bd. V (1932-1933), Sp. 89 ff. (Komet). 
62 „Die Ägypter nennen Typhon ,Seth’, was ,Unterdrücken’ und .Vergewaltigen’ bedeutet“ ;  
manchmal  bedeutet  Seth  auch   „das   ,Überwältigen’  und   ,Vergewaltigen’.“ Plutarch, Isis 
und Osiris, 41 und 49. (Übers. Th. Hopfner, 1940/41.) 
 



 101 

Es war nicht allein Abraham Rockenbach, der die Erscheinung des Kome-
ten Typhon mit dem Auszug der Israeliten aus Ägypten zeitlich gleich-
setzte. Auf der Suche nach Schriftstellern, die etwa gleicher Ansicht ge-
wesen wären, kam ich auch auf Samuel Bochart, einen gelehrten Schrift-
steller des siebzehnten Jahrhunderts, der in seinem Buche Hierozoicon63 an 
einer Stelle behauptet, daß die Plagen aus der Zeit des Exodus den 
Schrecknissen ähnelten, die Typhon im Gefolge hatte, und daß deswegen 
„die Flucht des Typhon eben der Auszug Moses aus Ägypten ist“64. Hierin 
folgt er in der Tat einer von Plutarch überlieferten Textstelle65. Aber da 
Typhon Plinius und anderen zufolge ein Komet war, so kam Samuel 
Bochart auf einem ganz anderen Wege den Schlußfolgerungen sehr nahe, 
zu denen auch wir gelangen. 

 
 

Der Funke 
 
 

Eine höchst bezeichnende Erscheinung trat auf: der Kopf des Kometen 
stürzte nicht auf die Erde herab, sondern tauschte heftige elektrische Ent-
ladungen mit ihr aus. Ein ungeheurer Funke sprang im Augenblick der 
größten Annäherung des Kometen über, gerade als die Wasser am höch-
sten über der Erdoberfläche aufgetürmt waren und bevor sie, gefolgt von 
einem Regen von Trümmern aus Körper und Schweif des Kometen, wie-
der herabfielen. 
„Da erhob sich der Engel Gottes, der vor dem Heer Israels herzog, und 
machte sich hinter sie; und die Wolkensäule machte sich auch von ihrem 
Angesicht, und trat hinter sie ... Es war aber eine finstere Wolke und er-
leuchtete die Nacht ...“ Ein ungewöhnlich heftiger Wind und Blitze zer-
rissen die Wolken. Am Morgen erhoben sich die Wasser wie eine Mauer 
und teilten sich voneinander. „Und die Kinder Israel gingen hinein, mitten 
ins Meer auf dem Trockenen, und das Wasser war ihnen für Mauern zur 
Rechten und zur Linken. Und die Ägypter folgten, und gingen hinein 
ihnen nach, alle Rosse Pharao's und Wagen und Reiter, mitten ins Meer. 
Als nun die Morgenwache kam, schaute der Herr auf der Ägypter Heer aus 
                                                   
63 Bochart, Hierozoicon I, 343. 
64 Fuga Typhonis est Mosis ex Egypto excessus.“ Ebenda, S. 341. 
65 Die aber, die behaupten, Typhon sei aus der Schlacht (mit Horos) sieben Tage lang auf 
einem Esel geflohen und habe, gerettet, die Söhne Hierosolymos (Jerusalem) und Judaios 
gezeugt, von denen ist es hieraus klar, daß sie die jüdischen Sagen in unseren Mythos 
hinüberziehen“ (Plutarch, Isis und Osiris, 31). 
 



 102 

der Feuersäule und Wolke, und machte einen Schrecken in ihrem Heer. 
Und stieß die Räder von ihren Wagen, und stürzte sie mit Ungestüm ... 
Daß das Wasser wiederkam, und bedeckte Wagen und Reiter und alle 
Macht des Pharao, die ihnen nachgefolgt waren ins Meer, daß nicht einer 
aus ihnen übrigblieb.“66 
Die ungeheuren Fluten wurden durch die Anwesenheit eines Himmels-
körpers in nächster Nähe hervorgerufen; sie fielen zusammen, als eine 
Entladung zwischen der Erde und dem anderen Körper eintrat.  
Artapanus, der Autor des nicht mehr existierenden Buches De Judaeis, 
wußte anscheinend, daß sich die Worte „der Herr schaute auf der Ägypter 
Heer aus der Feuersäule und Wolke“ auf einen großen Blitz beziehen. 
Eusebius zitiert Artapanus: „Als aber die Ägypter ... sie verfolgten, 
strahlte, wie es heißt, ein Feuer von vorn auf sie herab und das Meer 
überflutete den Pfad wieder, und die Ägypter wurden alle vertilgt durch 
das Feuer und die Flut.“67 Die Erinnerung an diese großen Entladungen 
interplanetarischer Kräfte hat sich in Überlieferung, Sage und Mythologie 
aller Völker der Welt erhalten. Der Gott – Zeus bei den Griechen, Odin bei 
den Isländern, Ukko bei den Finnen, Perun bei den russischen Heiden, 
Wotan bei den alten Germanen, Mazda bei den Persern, Marduk bei den 
Babyloniern, Schiwa bei den Hindus – wird mit dem Blitz in der Hand 
dargestellt und als der Gott geschildert, der den Blitz auf die von Wasser 
und Feuer überwältigte Welt schleuderte. 
In ähnlicher Weise bewahren auch zahlreiche Psalmen der Heiligen Schrift 
die Erinnerung an die großen Entladungen. „Die Erde bebte und ward 
bewegt, und die Grundfesten der Berge regten sich und bebten ... Er 
neigte den Himmel und fuhr herab ... Er schwebte auf den Fittichen des 
Windes ... Vom Glanz vor ihm trennten sich die Wolken, mit Hagel und 
Blitzen. Und der Herr donnerte im Himmel, und der Höchste ließ seinen 
Donner aus mit Hagel und Blitzen ... Er schoß seine Strahlen und 
zerstreute sie ... Da sah man das Bett der Wasser und des Erdbodens 
Grund ward aufgedeckt.“68 „Die Stimme des Herrn geht mit Macht ... Die 
Stimme des Herrn zerbricht die Zedern ... Die Stimme des Herrn sprüht 
                                                   
66 Exodus 14, 19-28. 
67 Eusebius, Praeparatio Evangelii IX, 27. 
Calmet (Commentaire, L'Exode, S. 154) verstand die Textstelle bei Artapanus richtig, denn 
er umschreibt sie folgendermaßen: „Artapanus dans Eusèbe dit que les Egyptiens furent 
frappés de la foudre, et abbatus par le feu du ciel dans le même temps que l'eau de la mer 
vint tomber sur eux.“ 
68 Psalm 18, 8-16. 
 



 103 

Feuerflammen ... Die Stimme des Herrn erregt die Wüste. Die Stimme des 
Herrn erregt die Wüste Kades.“69 „ ... und die Königreiche fallen, das 
Erdreich muß vergehen, wenn er sich hören läßt.“70 „Die Wasser sahen 
Dich, Gott, und ängstigten sich und die Tiefen tobten. Die dicken 
Wolken gossen Wasser, die Wolken donnerten und die Strahlen fuhren 
daher. Es donnerte im Himmel; Deine Blitze leuchteten auf dem 
Erdboden; das Erdreich regte sich und bebte davon.“71 „Wolken und 
Dunkel ist um ihn her ... Feuer geht vor ihm her, und zündet an umher 
seine Feinde ... Seine Blitze leuchten auf den Erdboden; das Erdreich sieht 
es und erschrickt.“72 
Es wäre ein leichtes, diesen Zitaten noch weitere aus anderen Teilen der 
Schrift – Hiob, dem Debora-Lied, den Propheten – hinzuzufügen. Im 
Zusammenfallen der zwiefachen Wasserwand wurde die Schar der 
Ägypter davongeschwemmt. Die Gewalt des Aufpralls schleuderte das 
Heer des Pharao in die Luft. „Kommet her und sehet an die Werke Gottes, 
der so wunderbar ist mit seinem Tun unter den Menschenkindern. Er 
verwandelte das Meer ins Trockene, daß man zu Fuß über das Wasser 
ging... Du hast Menschen lassen über unser Haupt fahren; wir sind in 
Feuer und Wasser gekommen.“73 
Die ägyptische Quelle, die ich schon früher zitierte, berichtet gleichfalls 
davon, wie das Heer der Ägypter durch eine Lawine von Wasser in die 
Luft geworfen wurde: auf dem Schrein in El-Arish wird die Geschichte 
eines Orkans und einer langanhaltenden Finsternis erzählt, während derer 
niemand den Palast verlassen konnte, wie auch von der Verfolgung der 
entweichenden Sklaven durch den Pharao Taoui Thom, der ihnen bis 
Pikhiroti, dem biblischen Pi-ha-khiroti, nachrückte. „Die Majestät stürzte 
sich mitten hinein in den Wasserstrudel.“ Dann heißt es weiter, daß er 
„von einer großen Kraft hochgehoben“ wurde74. 
Obwohl der größere Teil der fliehenden Israeliten bereits außer Reichweite 
der herabstürzenden Flutwellen war, kam doch eine große Zahl von ihnen 
in dieser Katastrophe um, gerade wie in den vorausgehenden Katastro-

                                                   
69 Psalm 29, 4-8. 
70 Psalm 46, 7. 
71 Psalm 77, 17-19. 
72 Psalm 97, 2-4. 
73 Psalm 66, 5-12. Über kosmische Entladungen siehe auch unter den Abschnitten „Ignis e 
Coelo“ und „Synodos“. 
74 Griffith, The Antiquities of Tel-el-Yahudiyeh; Goyon, Les Travaux de Chou et les 
tribulations de Geh, Kemi (1936). 
 



 104 

phen des Feuers und des Aschensturms. Diese Tatsache ergibt sich auch 
aus Psalm 68, wo von „meinem Volke“ die Rede ist, das „in den Tiefen 
des Meeres“ blieb. 
Dieselben Flutwellen begruben auch sonst noch ganze Völkerschaften, die 
das Land Tehama bewohnten, das tausend Meilen lange Küstengebiet des 
Roten Meeres. „Gott sandte gegen die Dschorhomiten eilende Wolken, 
Ameisen und andere Zeichen seines Zornes, und viele von ihnen kamen 
um... Im Lande Dschohaina riß eine wilde Sturmflut in einer einzigen 
Nacht alle mit sich fort. Der Schauplatz dieser Katastrophe ist unter dem 
Namen Idam (Wüten) bekannt.“ Der Schreiber dieser Zeilen, ein ara-
bischer Schriftsteller des zehnten Jahrhunderts namens Mas'udi, zitiert 
einen früheren Autor Omeyah, den Sohn des Abu-Salt: „Vor alters waren 
die Dschorhomiten im Lande Tehama ansässig, und eine heftige Flut trug 
sie alle davon.“75 Die im Kitab al-Aghani76 bewahrte Überlieferung weiß 
ebenfalls von der Insektenplage (von Ameisen einer ganz kleinen Art), 
welche den Stamm zwang, vom Hedschas in seine alte Heimat aus-
zuwandern, wo er von „Tufan“, der Flut, vertilgt wurde. In meiner Neu-
fassung der alten Geschichte versuche ich, die Gleichzeitigkeit dieser Er-
eignisse mit dem Auszug aus Ägypten darzulegen. 

 
 

Der eingestürzte Himmel 
 
 

Der Regen von Meteoriten und Feuer, die tief dahinziehenden Staub-
wolken kosmischen Ursprungs, sowie die Verlagerung der vier Himmels-
richtungen riefen den Eindruck hervor, daß der Himmel eingestürzt sei. 
Die alten Völker Mexikos berichteten von einem Weltalter, das sein Ende 
nahm, als der Himmel einstürzte und Finsternis die Welt einhüllte77. 
Strabo berichtet namens des Ptolemäus, des Sohnes des Lagus, eines 
Generals Alexanders und Begründers der nach ihm benannten ägyptischen 
Dynastie, daß die an der Küste der Adria lebenden Kelten von Alexander 
gefragt wurden, was sie am meisten fürchteten, worauf sie antworteten, 
daß sie nichts fürchteten, als nur, der Himmel könne einstürzen78. 
                                                   
75 El-Macoudi, Les Prairies d'or (übers, von C. Barbier und P. de Courteille, 1861) III, 
Kap. 39. 
76 F. Fresnel, S«r l'Histoire des Arabes avant l'Islamisme (Kitab alaghaniyy), Journal 
Asiatique 1838. 
77 Seler, Gesammelte Abhandlungen II, S. 798. 
78 Strabo, Erdbeschreibung VII, 3, 8. 



 105 

Die Chinesen berichten von einem Einsturz des Himmels, der stattfand, 
als die Berge fielen79. Da Berge zur selben Zeit umstürzten oder einge-
ebnet wurden, als auch der Himmel versetzt wurde, glaubten außer den 
Chinesen auch viele andere alte Völker, daß die Berge den Himmel 
tragen. 
„Die Erde erzitterte, der Himmel troff... Die Berge ergossen sich vor dem 
Herrn“, heißt es im Debora-Lied80. „Da bebte die Erde und die Himmel 
troffen vor Gott, dieser Sinai vor dem Gott, der Israels Gott ist“, singt der 
Psalmist81. 
Die Eingeborenen von Samoa berichten in ihren Legenden von einer 
Katastrophe, als „in alten Zeiten die Himmel einfielen“. Die Himmel und 
die Wolken waren so niedrig, daß die Menschen nicht aufrecht stehen 
konnten, ohne sie zu berühren82. 
Die Finnen erzählen in ihrem Kalevala, daß die Stützen des Himmels 
nachgaben und dann ein feuriger Funke eine neue Sonne und einen neuen 
Mond entzündete83. Die Lappen bringen Weihgeschenke dar und beten 
dabei, der Himmel möge seinen Halt nicht verlieren und herabfallen84. Die 
Eskimos auf Grönland befürchten, daß der Halt des Himmels nachgeben 
könne, so daß er herabfalle und dabei alle menschlichen Wesen töte. Eine 
Verfinsterung von Sonne und Mond ginge einer solchen Katastrophe 
voraus85. 
Die Naturvölker Afrikas, sowohl in den östlichen wie in den westlichen 
Teilen dieses Kontinents, erzählen von einem Einsturz des Himmels in 
ferner Vergangenheit. Die Eingeborenen des Stammes der Ovaherero 
sagen, daß vor vielen Jahren „die Großen des Himmels“ (Eyuru) das 
Himmelsgewölbe auf die Erde fallen ließen; beinahe alle Menschen kamen 
dabei um und nur wenige blieben am Leben. Die Stämme der Kanga und 
Loanga besitzen gleichfalls eine Überlieferung von einem Himmelsein-
sturz, der die Menschheit vernichtete. In ähnlicher Weise berichten die 
Wanyoro in Unyoro, daß der Himmel auf die Erde fiel und alles erschlug: 

                                                   
79 A. Forke, The World Conception of the Chinese (1925), S.43. 
80 Richter 5, 4. 5. 
81 Psalm 68, 9. Über ein periodisches Einstürzen des Firmaments siehe auch Raschis 
Kommentar zur Genesis 11, 1, auf den im Abschnitt „Weltalter“ Bezug genommen ist. 
82 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia I, S. 41. 
83 Kalevala, Rune 49. 
84 Olrik, Ragnarök, S. 446. 
85 Olrik, Ragnarök, S. 406. Diese Überlieferung wurde P. Egede von den Eskimos erzählt 
(1734-1740). 
 



 106 

der Gott Kagra schleuderte das Himmelsgewölbe auf die Erde, um die 
Menschheit auszutilgen86. 
Die Überlieferung der Cashinauas, der Ureinwohner Westbrasiliens, wird 
uns folgendermaßen geschildert: „Die Blitze zuckten und der Donner rollte 
schrecklich, und alle fürchteten sich. Dann barst der Himmel und die 
Trümmer fielen herab und töteten alles und jedes. Himmel und Erde 
vertauschten ihre Plätze. Nichts, was Leben hatte, wurde übriggelassen.“87 

Diese Überlieferung enthält die gleichen Elemente: die Blitze und die 
Donnerschläge, „das Bersten des Himmels“, den Meteoritenfall. Über den 
Platzwechsel zwischen dem Himmel und der Erde ist noch mehr zu sagen, 
und ich werde auf dieses Thema in Kürze zurückkommen. 
 
 

                                                   
86 L. Frobenius, Die Weltanschauung der Naturvölker (1898), S. 355-357. 
87 Bellamy, Moons, Myths and Man, S. 80. 



 107 

Kapitel 4 
 
 

BRODELNDE ERDE, BRODELNDES MEER 
 
 
 

 
Zwei Himmelskörper werden dicht aufeinander zugetrieben. Das Erd-
innere drängt nach außen. Die Erde, in ihrer Rotation gestört, beginnt sich 
zu erhitzen. Die Erdoberfläche wird siedend heiß. Das Festland beginnt zu 
schmelzen und das Meer zu kochen, wie die verschiedensten Quellen 
zahlreicher Völker schildern. 
Die Erde barst und Lava floß. Popol-Vuh, das Heilige Buch Mexikos, das 
Manuskript Cakchiquel, das Manuskript Troano – sie alle berichten, wie 
die Berge überall auf der westlichen Hemisphäre gleichzeitig Lava aus-
stießen. Die Vulkane, die sich die lange Kette der Kordilleren entlang, in 
den sonstigen Gebirgszügen und auf dem Flachlande auftaten, spien Feuer, 
Dämpfe und Ströme von Lava. Die mexikanischen Quellen vermelden, 
wie in den letzten Stunden des im Feuerregen untergehenden Weltalters 
die Berge unter dem Druck der Schmelzmassen anschwollen und neue 
Bergrücken aufstiegen, neue Vulkane aus der Erde hervorbrachen und 
Ströme von Lava aus der aufgeborstenen Erde quollen1.  
Vorgänge, wie sie den griechischen und mexikanischen Überlieferungen 
zugrunde liegen, schildert auch die Heilige Schrift. „Die Berge fielen ein 
... Das Erdreich vergeht.“2 „Wolken und Dunkel ... Feuer ... Das Erdreich 
siehet's und erschrickt. Berge zerschmelzen wie Wachs.“3 „Er schaut die 
Erde an, so bebt sie; er rührt die Berge an, so rauchen sie.“4 „Die Erde 
erzitterte ... Die Berge ergossen sich ... selbst der Berg Sinai.“5 „Der das 
Meer schilt und trocken macht, und alle Wasser vertrocknet ... Die Berge 
zittern vor ihm und die Hügel zergehen; das Erdreich bebt vor ihm ..., der 
Weltkreis und alle, die darauf wohnen.“6  

Die Flüsse dampften und selbst der Grund des Meeres kochte hier und 
                                                   
1 Seler, Gesammelte Abhandlungen II, S. 798. 
2 Psalm 46, 4-7. 
3 Psalm 97, 2-5. 
4 Psalm 104, 32. 
5 Debora-Lied, Richter 5, 4-5. 
6 Nahum 1, 4-5. 
 



 108 

dort. „Das Meer kochte und alle die Küsten des Ozeans kochten und alles 
in der Mitte des Ozeans kochte“, berichtet das Avesta. Der Stern Tistrya 
machte das Meer kochen7. 
Die Überlieferungen der Indianer bewahren die Erinnerung an dieses 
Kochen des Wassers in Fluß und Meer. Die Stämme Britisch-Columbiens 
erzählen: „Große Wolken erschienen ... solch große Hitze kam, daß 
schließlich das Wasser kochte. Die Menschen sprangen in die Ströme und 
Seen, um sich zu kühlen, und kamen um.“8 Die Stämme an der nord-
pazifischen Küste Amerikas berichten ausdrücklich, daß das Meer kochte: 
„Es wurde sehr heiß ... viele Tiere sprangen in das Wasser, um sich zu 
retten, aber das Wasser begann zu kochen.“9 Die Indianer vom Stamm der 
südlichen Ute in Kolorado erzählen in ihren Sagen, daß die Flüsse 
kochten10. Die jüdische Überlieferung, wie sie in den rabbinischen Quellen 
bewahrt wird, berichtet, daß der Schlamm am Grunde des Meeres des 
Durchzugs erhitzt war. „Der Herr kämpfte gegen die Ägypter mit der 
Säule von Rauch und Feuer. Der Schlamm war von der Feuersäule bis zum 
Siedepunkt erhitzt.“11 Die rabbinischen Quellen besagen außerdem, daß 
die Säule aus Feuer und Rauch Berge einebnete12. 
Hesiod führt in seiner Theogonie bei der Schilderung des von einem 
himmlischen Zusammenstoß hervorgerufenen Aufruhrs aus:  
„ ... da seufzte die riesige Erde ... weit brannte die riesige Erde  
Von dem unendlichen Dampf und schmolz, wie glänzendes Zinn schmilzt, 
Das durch Männerkunst und klaffend durchlöcherte Tiegel  
Siedet, oder wie Eisen, das härteste aller Metalle,  
Wenn es in waldigen Schluchten, von leuchtendem Feuer gebändigt, 
Schmilzt durch die Hand des Hephaistos im göttlichen Grunde der Erde.“13 

Nach den Überlieferungen der Neuen Welt verwandelte eine ungeheure 
Katastrophe die Gestalt des Festlandes, neue Täler wurden gebildet, 
Bergrücken wurden  auseinandergerissen,  neue  Meeresbuchten  wurden 
ausgeschnitten, einstmalige Höhen wurden umgestürzt und neue stiegen 

                                                   
7 Avesta: Yast VIII, 8 (J. Darmesteters engl. Übersetzung, 1883, S.96); Carnoy, Iranian 
Mytbology, S. 268. 
8 Kaska Tales, gesammelt von J. A. Teit, Journal of American Folklore XXX (1917), S. 440. 
9 S. Thompson, Tales of tbe Nortb American Indians (1929); H. B. Alexander, North 
American Mythology (1916), S. 255. 
10 R. H. Lowie, Southern Ute, Journal of American Folklore XXXVII (1924). 
11 Ginzberg, Legends III, 49. 
12 Ebenda II, 375; III, 316; VI, 116; Traktat Berakhot 59a-59b. 
13 Hesiod, Theogonie, Vers 858 ff. (Deutsch von Thassilo von Schefter). 
 



 109 

empor. Die wenigen Überlebenden einer verwüsteten Welt waren von 
Finsternis umhüllt, „die Sonne existierte in gewisser Weise nicht mehr“, 
und ab und zu gewahrten sie beim Schein lodernder Feuer die Umrisse 
neuer Berge. 
Im Popol-Vuh, dem heiligen Buch der Mayas, heißt es, daß der Gott 
„Berge wälzte“ und „Berge versetzte“, und daß „große und kleine Berge 
rückten und wankten“. Berge blähten sich mit Lava. Coniraya-Viracocha, 
der Gott der Inkas, ließ Berge aus dem flachen Land aufsteigen und ebnete 
andere Berge ein14. 
Und ähnlich: „Da Israel aus Ägypten zog ... das Meer sah es und floh ... 
die Berge hüpften wie die Lämmer, die Hügel wie die jungen Schafe. Vor 
dem Herrn bebte die Erde, vor dem Gotte Jakobs.“15 
„Er versetzt Berge, die er in seinem Zorne umkehrt; er bewegt die Erde aus 
seinem Ort... er spricht zur Sonne, so geht sie nicht auf ... er breitet den 
Himmel aus allein und geht auf den Wogen des Meeres.“16 

 
 
 

Berg Sinai 
 
 

An der Ostküste des Roten Meeres zieht sich ein Bergkamm mit einer 
Anzahl gegenwärtig erloschener Krater entlang, von denen einige jedoch 
noch vor wenigen Jahrhunderten tätig waren. Einer dieser Vulkane wird 
gewöhnlich als der Berg des Gesetzes bezeichnet. In den siebziger Jahren 
des vorigen Jahrhunderts stellte ein Gelehrter, Charles Beke, die Theorie 
auf, daß der Berg Sinai ein Vulkan in der arabischen Wüste gewesen sei17. 
Im Deuteronomium heißt es (4, 11): „Der Berg brannte aber bis mitten an 
den Himmel, und war da Finsternis, Wolken und Dunkel.“ Bekes Gedanke 
wurde von seinen Zeitgenossen und schließlich auch von ihm selbst 
verworfen18. Heutige Gelehrte stimmen jedoch seiner ursprünglichen 
Theorie zu und suchen daher den Berg des Gesetzes unter den Vulkanen 
des Berges Seir und nicht auf der traditionellen Halbinsel Sinai, wo es gar 
keine Vulkane gibt. 
                                                   
14 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 30, 35, 37, 47. 
15 Psalm 114, 1-7. 
16 Hiob 9, 5-8. 
17 Beke, Mount Sinai, a Volcano (1873). 
18 The late Dr. Charles Beke's Discoveries of Sinai in Arabia and of Midian (1878), S. 436. 
 



 110 

Der Wettstreit der Berggipfel der Sinaihalbinsel um den Ruhm, der Berg 
des Gesetzes zu sein, wird also durch diese neuen Bewerber zum Ver-
stummen gebracht19. 
Es heißt zwar ausdrücklich: „Die Berge ergossen sich ... selbst der Berg                   
Sinai“,20 aber dieses Schmelzen der Gipfel braucht nicht notwendig zu be-
deuten, daß Krater aufbrachen. Das Gestein verwandelte sich in eine 
fließende Masse. 
Die Hochfläche der Sinai-Halbinsel ist mit Schichten aus Basaltlava be-
deckt21, und ebenso glänzen auch weite Strecken der arabischen Wüste von 
Lava22. Von erloschenen Vulkanen durchsetzte Lavafelder erstrecken sich 
aus der Umgebung Palmyras südwärts nach Arabien hinein bis nach 
Mekka23. Vor wenigen tausend Jahren erglühten die Wüsten im Feuer-
schein zahlreicher Vulkane, Berge schmolzen und aus zahlreichen Rissen 
und Spalten ergoß sich die Lava über das Land. 
Der Himmelskörper, den der Schöpfer der Natur in die Nähe der Erde 
sandte, kam durch elektrische Entladungen mit ihr in Kontakt, wich zu-
rück und näherte sich von neuem. Darf man den biblischen Angaben 
Glauben schenken, so verstrichen sieben Wochen oder, nach einer anderen 
Rechnungsweise, etwa zwei Monate24 vom Tage des Auszuges bis zum 
Tage der Offenbarung am Berge Sinai. 
„... da erhob sich ein Donnern und Blitzen und eine dicke Wolke auf dem 
Berge und ein Ton einer sehr starken Posaune, daß das ganze Volk, das im 
Lager war, erschrak ... Der ganze Berg Sinai aber rauchte ... Und sein 
Rauch ging auf wie ein Rauch vom Ofen, daß der ganze Berg sehr bebte. 
Und der Posaune Ton ward immer stärker, Mose redete und Gott 
antwortete ihm laut.“25 
Talmud und Midraschim schildern, daß der Berg des Gesetzes so gewaltig 
bebte, daß es schien, als würde er hochgehoben und über den Köpfen des 
Volkes hin und her gestoßen; dem Volk kam es vor, als stünde es nicht 
mehr sicher auf dem Boden, sondern würde durch eine unsichtbare Kraft 

                                                   
19 Vgl. Palmer, Sinai: From the Fourth Egyptian Dynasty to the Present Day. 
20 Deboralied, Richter 5, 5. 
21 W. M. Flinders Petrie, The Metals in Egypt, Ancient Egypt (1915), weist auf „den 
ungeheuren Ausbruch eisenhaltigen Basalts“ hin, „der wahrscheinlich beim Herabströmen 
Wälder vernichtete“. 
22 N. Glueck, The other Side of the Jordan (1940), S. 34. 
23 C. P. Grant, The Syrian Desert (1937), S. 9. 
24 Exodus 19, 1. 
25 Exodus 19, 16-19. 
 



 111 

angehoben26. Diese Erscheinungen und Empfindungen wurden durch den 
über ihnen befindlichen Himmelskörper ausgelöst. 
Die Erde bebte und ward bewegt und die Grundfesten der Berge regten 
sich und bebten, da er zornig war... Er neigte den Himmel und fuhr 
herab, und Dunkel war unter seinen Füßen ... Vom Glanz vor ihm 
trennten sich die Wolken, mit Hagel und Blitzen. Und der Herr donnerte 
im Himmel... mit Hagel und Blitzen ... Er schoß seine Strahlen ... Da sah 
man das Bett der Wasser, und des Erdbodens Grund ward auf-
gedeckt.“27 
Himmel und Erde hatten gleichermaßen an diesem kosmischen Aufruhr 
Anteil. Das vierte Buch Esra schildert die Ereignisse am Berge Sinai mit 
folgenden Worten: „Da neigtest du die Himmel, bewegtest die Erde und 
erschüttertest den Weltkreis, daß die Tiefen erbebten und die Äonen er-
schraken.“28 
Daß sich in den Tagen der Offenbarung am Sinai ein Stern der Erde ge-
nähert haben muß, ergibt sich aus den Worten des Traktates Sabbat: 
Obwohl die Vorfahren der später Bekehrten am Berge des Gesetzes nicht 
mit anwesend waren, so war doch ihr Stern in nächster Nähe29.  
Ein Schriftsteller aus dem ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung, 
dessen Werk über biblische Altertümer dem alexandrinischen 
Philosophen Philo zugeschrieben wird, schildert den Aufruhr drunten auf 
der Erde und droben am Himmel folgendermaßen: „Der Berg (Sinai) 
stand in Flammen, die Erde wankte, die Hügel wurden versetzt und die 
Berge umgestürzt; die Tiefen brodelten und alle bewohnbaren Orte wurden 
erschüttert ..., Und Feuerflammen loderten auf und Donnerschläge und 
Blitze waren ohne Zahl, und Winde und Stürme erhüben ein Tosen: die 
Sterne wurden zusammengebracht (stießen zusammen).“30 Unter Hinweis 
auf den Vers „er neigte den Himmel und fuhr herab“ (Psalm 18, 10) 
schildert Pseudo-Philo die Ereignisse am Berge Sinai und sagt, daß der 
Herr „den Lauf der Sterne aufhielt“.31 „Die Erde war in ihren Grundfesten 

                                                   
26 Vgl. Ginzberg, Legends II, 92. 95. 
27 Psalm 18, 8-16. Ein gleichlautender Text findet sich II. Samuel 22, 8-16. 
28 IV. Esra 3, 18 (nach der Übersetzung von Gunkel bei Kautzsch, Apokryphen und 
Pseudepigraphen des AT.s II, 1900, S. 523). 
29 Babylonischer Talmud, Traktat Sabbat 146 a. Nach dem Midrasch Shir (15a-15b) warnte 
der Pharao die Israeliten davor, Ägypten zu verlassen, da sie den blutigen Stern Ra (auf 
hebräisch „Übel“) treffen würden. 
30 Philo, Biblische Altertümer XI. 
31 Ebenda, Kap. XXIII. 
 



 112 

aufgerührt und die Berge und die Felsen erzitterten in ihren Fugen, und die 
Wolken wallten auf gegen die Feuersflamme, auf daß sie die Welt nicht 
verzehrte ... und all die Wellen des Meeres kamen zusammen.“32 Die Inder 
machen sich von der kosmischen Katastrophe am Ende eines Weitalters 
folgendes Bild: „Die ganze Welt bricht in Flammen aus, und so auch 
einhunderttausendmal zehn Millionen Welten. Alle Gipfel des Berges 
Sineru, selbst die, welche Hunderte von Meilen hoch sind, zerbröckeln und 
verschwinden im Himmel. Feuerflammen steigen auf und hüllen den 
Himmel ein.“33 Damit endete die sechste Sonne oder Sonnenzeit. In 
Übereinstimmung hiermit galt nach der jüdischen Überlieferung mit der 
Offenbarung am Sinai das sechste Weltalter als abgeschlossen, und ein 
neues, siebentes angebrochen34. 
 
 

Theophanie 
 
 
Erdbeben sind oft von einem dumpfen Grollen begleitet, das aus den Ein-
geweiden der Erde kommt. Diese Erscheinung war den alten Geographen 
wohlbekannt. Plinius35 schrieb, daß Erdbeben „von einem schrecklichen 
Geräusch angekündigt oder begleitet“ werden. Den Untergrund tragende 
Gewölbe geben nach, und es scheint, als ob die Erde einen tiefen Seufzer 
täte. Dieses Geräusch wurde den Göttern zugeschrieben und Theophanie – 
ein Sich-Kundtun Gottes – genannt. 
Auch Vulkanausbrüche werden von lauten Geräuschen begleitet. Das Ge-
töse, das der Krakatoa zwischen Sumatra und Java während des Aus-
bruches von 1883 hervorbrachte, war so gewaltig, daß es noch 5000 Kilo-
meter entfernt in Japan zu vernehmen war, die größte vom Schall zurück-
gelegte Entfernung, die in neuerer Zeit bekanntgeworden ist36. Als in den 
Tagen des Auszugs aus Ägypten die Erde wankte und schwankte, alle 
Vulkane Lava spien und alle Kontinente bebten, ächzte die Erde bei-
nahe unablässig. Während einer der ersten Phasen der Katastrophe ver-
nahm Moses nach der hebräischen Überlieferung in der Stille der Wüste 
einen Laut, dem er die Worte unterlegte: „Ich werde sein, der ich sein 
                                                   
32 Philo, Biblische Altertümer XXXII. 
33 Warren, Buddhism, S. 323. 
34 Midrasch Rabba, Bereschit. 
35 Plinius, Historia naturalis II, 82. 
36 G. J. Symons (Herausg.), The Eruption of Krakatoa: Report of the Krakatoa Committee 
of the Royal Society (of London) (1888). 
 



 113 

werde.“37 „Ich bin Jahwe“, vernahm das Volk in der furchtbaren Nacht am 
Berge des Gesetzes38. „Der ganze Berg bebte sehr“ und „der Posaune Ton 
ward immer stärker“39. „Und alles Volk sah den Donner und Blitz, und den 
Ton der Posaune und den Berg rauchen; da sie aber solches sahen, flohen 
sie und traten von ferne.“40 Diese dramatischen Umstände waren ganz 
dazu angetan, aus dem tosenden Aufruhr Stimmen heraushören zu lassen. 
Ein von seiner Sendung erfüllter Mann deutete die Stimme aus, die er 
hörte – zehn langgezogene posaunenähnliche Klänge. Die Erde stöhnte: 
Wochen hindurch war der Untergrund aus dem Gefüge gebracht, die 
Erdbahn verändert, die Himmelsrichtungen verschoben, die Ozeane über 
die Kontinente hereingebrochen, die Meere in Wüsten verwandelt, Berge 
emporgehoben, Inseln überflutet, Flüsse bergauf gewendet – eine Welt, 
überströmt von Lava, von Meteoriten erschüttert, mit gähnenden 
Schlünden, brennendem Naphta, speienden Vulkanen, wankendem 
Untergrund, eine Welt, eingehüllt in eine von Dampf und Rauch erfüllte 
Atmosphäre. 
Das Bersten von Gesteinsschichten und das Auftürmen von Bergen, das 
Rollen des Erdbebens und das Brüllen der Vulkane mischte sich zu furcht-
barem Getöse. Es war eine Stimme, die nicht nur in der Wüste Sinai zu 
hören war; die ganze Welt muß sie vernommen haben. „Himmel und Erde 
hallten wider... Berge und Hügel wurden versetzt“, heißt es in den 
Midraschim. „Es rief der Himmel, Antwort brüllte die Erde“, heißt es im 
Gilgamesch-Epos41. Bei Hesiod „ächzte die gewaltige Erde“, als Zeus 
seine Blitze auf Typhon nieder fahren ließ – „schrecklich hallte die Erde 
wider und der weite Himmel darüber“42. 
Die gegenseitige Annäherung zweier geladener Himmelskugeln konnte 
ebenfalls trompetenähnliche Töne hervorbringen, die sich mit zunehmen-
der oder abnehmender Entfernung veränderten43. Offenbar war es diese 
Erscheinung, welche Pseudo-Philo als „Trompetenbezeugung zwischen 
den Sternen und ihrem Herrn“ bezeichnet44. Hier sind wir dem Ursprung der 

                                                   
37 Exodus 3, 14. 
38 Exodus 20, 1. 
39 Exodus 19, 18-19. 
40 Exodus 20, 18. „Blitz“ ist nicht eine genaue Übersetzung von „Lapidim“, das im 
Hebräischen „Fackeln“ bedeutet. 
41 Gilgamesch-Epos, deutsch von G. E. Burckhardt, S. 22. 
42 Theogonie, Vers 820 ff., 852 ff. 
43 Die Änderung der Tonhöhe zwischen zwei aufgeladenen Körpern mit deren Entfernung 
wird von Theremin zu einem musikalischen Effekt verwendet. 
44 Philo, Biblische Altertümer  XXXII. 



 114 

pythagoräischen Vorstellung von der „Sphärenmusik“ und dem Gedanken, 
daß die Sterne Musik machen, auf der Spur. Bei den Babyloniern hießen 
die Sphären der Planeten „Stimmen“, und man glaubte, daß sie Musik 
hervorbrächten45. Nach den Schriften der Midraschim hatte die Trompete, 
die am Berg Sinai ertönte, sieben verschiedene Tonhöhen (Töne), und das 
rabbinische Schrifttum spricht von der „himmlischen Musik“, die bei der 
Verkündung zu vernehmen war. „Bei dem ersten Ton kamen Himmel und 
Erde in Bewegung, die Flüsse und Meere wandten sich zur Flucht, Berge 
und Hügel wurden in ihren Fugen gelockert.“46 

Homer schildert ein ähnliches Vorkommnis mit folgenden Worten: „Es 
krachte der Erdkreis, hallend dröhnten die Weiten des Himmels.“47 „Das 
Weltall brennt beim Rufe des Hornes“, heißt es in der Völuspa48.  
Nach der hebräischen Überlieferung vernahmen alle Völker das Dröhnen, 
das die Gesetzesverkündung begleitete. Es scheint, daß am Berg Sinai der 
Ton, der „lang erscholl“, zehnmal anhob; in diesem Dröhnen vernahmen 
die Kinder Israel die zehn Gebote. 
„Du sollst nicht töten“ (Lo tirzah); „Du sollst nicht ehebrechen“ (Lo tin’ 

af); „Du sollst nicht stehlen“ (Lo tignov) ... 
„Diese Worte (die zehn Gebote) ... wurden nicht allein von Israel 
vernommen, sondern von den Bewohnern der ganzen Erde. Die göttliche 
Stimme teilte sich in die siebzig Sprachen der Menschheit, auf daß alle sie 
verstünden... Beinahe entwichen den Heiden ihre Seelen, als sie die 
Stimme vernahmen.“49 
Der von der ächzenden Erde erzeugte Lärm hielt an, wurde aber in dem 
Maße schwächer, wie sich die verlagerten unterirdischen Schichten wieder 
zurechtrückten; noch jahrelang erschütterten unaufhörlich Erdbeben den 
Boden. Der Papyrus Ipuwer nennt diese Zeit „Jahre des Lärms. Der Lärm 
nimmt kein Ende“, und weiter: „Oh, würde doch die Erde ablassen vom 
Lärm, und kein Tumult (Getöse) mehr sein!“50  

Das Geräusch hatte wahrscheinlich überall auf der Welt denselben Ton, da 
es aus dem tiefsten Erdinnern kam, dessen Schichten bei der jähen Störung 
der Bahnbewegung und der Achsenlage auf der gesamten Erde verschoben 
wurden. 
                                                   
45 E. F. Weidner, Handbuch der babylonischen Astronomie (19151 I, S. 75. 
46 Sefer Pirkei Rabbi Elieser. 
47 Ilias XXI, 387 f. (Übers. Thassilo von Scheffer). 
48 Vgl. W. Bousset, Der Antichrist (1895), S. 72. 
49 Ginzberg, Legends III, 97; Babylonischer Talmud, Traktat Sabbat 88 b. 
50 Papyrus Ipuwer 4, 2. 4-5. 
 



 115 

Der große Gesetzgeberkönig Chinas, in dessen Regierungszeit eine furcht-
bare Katastrophe die Natur in Unordnung und Verwirrung stürzte, trug den 
Namen Yahou51. Im Vorwort des dem Konfuzius zugeschriebenen Shu-
King steht geschrieben: „Gehen wir der alten Geschichte nach, so finden 
wir, daß der Kaiser Yahou den Namen Fang-heum trug.“52  

Yahou war ein Beiname, den man ihm in der auf die Flut folgenden Zeit 
gegeben hatte, offenbar im Anklang an die ächzenden Laute der Erde.  
Dasselbe Geräusch war in diesen Jahren auch auf der westlichen Halb-
kugel zu hören, oder wo sonst immer die Vorfahren der Indianer damals 
lebten. Diese erzählen, daß einstmals, als das Himmelsgewölbe sehr 
niedrig über der Erde hing, die ganze Menschheit den Himmel allmählich 
anhob, indem sie immer wieder den um die ganze Welt hallenden Ruf 
„Yahu“ ausstieß53. 
In Indonesien wird ein Eid von einer Anrufung der Gestirne begleitet. Ein 
Pfeil wird gen Himmel geschossen, „während alle Anwesenden in den Ruf 
ju ju huwe ausbrechen54.“ Derselbe Laut klingt selbst in dem Namen Jo, 
Jovis (Jupiter) an. Der Name Jahwe ist ebenfalls in den kürzeren Formen 
Jahu und Jo55 als der Name der Gottheit in der Bibel erhalten56. 

                                                   
51 Wegen der chinesischen Aussprache dieses Namens siehe R. van Bergen, Story of 
China (1902), S. 112: „Zur Zeit der Flut wurde der Kaiser von China Yau (Yah-oo) 
genannt.“ 
52 Shoo-king, the Canon of Yaou (Übers. James Legge), Bd. III, Teil 1 von The Chinese 
Classics (Hongkong, 1865). In dieser Ausgabe gebrauchte Legge diese Rechtschreibung für 
den Namen des Buches und den Namen des Königs; später gebraucht er eine andere 
Rechtschreibung. 
In Band 60 von Zedlers Universal Lexicon (1749) heißt es Sp. 821 unter Yao, daß manche 
Yao mit dem Namen Tarn und auch Tao bezeichnen. Dies ist seltsam, denn in meiner 
Neufassung der alten Geschichte komme ich zu dem Schluß, daß der Pharao des Exodus 
Taui Thom (griechisch Tau Timaeus) aus der dreizehnten Dynastie des Mittleren Reiches 
war. Er war ein Zeitgenosse dieses chinesischen Königs. 
53 F. Shelton, Mythology of Puget Sound: Origin of the Exclamation „Yahu“, Journal of 
American Folk-lore XXXVII (1924). 
54 J. G. Frazer, The Worship of Nature (1926), S. 665. F. Boas, Kwakiutl Culture as 
Reflected in Mythology (1935), S. 130, erzählt von Yuwe gendayusens na lax („der Wind-
Ecke unserer Welt“), von wo auch „todbringende Pfeile, welche die Berge in Brand setzen“, 
herkommen. 
55 Psalm 68, 5. 
56 Vgl. R. A. Bowman, Yahweh the Speaker, Journal of Near Eastern Studies III (1944). 
H. Torczyner, Die Bundeslade und die Anfänge der Religion Israels (1930), S. III, sieht 
einen Zusammenhang zwischen dem Namen jhwh und dem arabischen Wort wahwa, 
grollen. 
 
 



 116 

Diodor schrieb, daß Moses die Gebote von der bei dem Namen Iao an-
gerufenen Gottheit erhalten habe57. 
In Mexiko ist Yao oder Yaotl der Gott des Krieges; die Ähnlichkeit des 
Lautes ist bereits festgestellt worden58. 
Nihongi, eine japanische Chronik der uralten Zeit, beginnt mit einem 
Hinweis auf die Zeit „dazumal Himmel und Erde noch nicht getrennt, In 
und Yo noch nicht geteilt waren“. Yo ist die Erde. Die Zeit, als der Him-
mel die Erde berührte, ist die Zeit, als die schweren staub- und dampf-
erfüllten Wolken des Kometen die Erdkugel umhüllten und dicht über dem 
Boden lagerten. 

 
 

Der Kaiser Yahou 
 
 

Man nimmt gewöhnlich an, daß die Geschichte Chinas bis in graue Vorzeit 
zurückreiche. In Wirklichkeit sind jedoch die Quellen der ältesten 
Perioden der chinesischen Vergangenheit sehr spärlich, da sie von dem 
Kaiser Tsin-chi-hoang (246-209 vor unserer Zeitrechnung) vernichtet 
wurden. Er ließ alle Bücher über Geschichte und Astronomie wie auch alle 
Werke der klassischen Literatur verbrennen. Zu diesem Zweck wurde im 
ganzen Reich nach diesen Büchern gefahndet. Es wird überliefert, daß 
einige wenige Überbleibsel der alten Literatur nach dem Gedächtnis eines 
alten Mannes nochmals aufgezeichnet wurden; von einigen hieß es, sie 
seien in der Gruft des Konfuzius versteckt gefunden worden und stammten 
aus seiner Feder. 
Unter diesen wenigen Überbleibseln alten Wissens erfreuen sich 
diejenigen besonderer Wertschätzung, die von Kaiser Yahou und seiner 
Zeit erzählen. Seine Zeit und seine Persönlichkeit gelten als „die 
glückhaftesten in den Annalen Chinas“59. Die ganze, seiner Regierung 
voraufgehende Geschichte Chinas wird der mythischen Epoche der 
chinesischen Vergangenheit zugeordnet. 
In den Tagen Yahous trat das Ereignis ein, welches die fast völlig ver-
wischte, nur noch undeutlich erkennbare Vergangenheit Chinas von der als 
geschichtlich betrachteten Periode trennt; eine ungeheure Katastrophe ging 
über China hinweg. 
                                                   
57 Diodor von Sizilien, Weltgeschichte I, 94. 
58 Brasseur, Quatre Lettres sur le Mexique, S. 374. 
59 H. Murray, J. Crawfurd u. a., An Historical and Descriptive Account of China. 
 



 117 

Zu seiner Zeit soll sich auch das Wunder zugetragen haben, daß die Sonne 
gantzer zehen Tage nacheinander nicht untergegangen ist, darüber viel 
Wälder entzündet und viel abscheuliche Ungeziefer ausgehecket seyn 
worden.“60 „Zu Lebzeiten Yaos (Yahous) ging die Sonne während zehn 
voller Tage nicht unter, und das ganze Land wurde überflutet.“61 

Eine ungeheure Woge, „die bis in den Himmel reichte“, brach über das 
Land China herein. „Das Wasser reichte wohl an die höchsten Berge, und 
die Hügel davor waren überhaupt nicht zu sehen.“62  (Dies erinnert an 
Psalm 104: „Die Wasser standen über den Bergen ... sie gehen an den 
Bergen hoch“, sowie an Psalm 107: „Die Wogen türmen sich auf zum 
Himmel.“) „Vernichtend in ihrem Oberschwellen sind die Wasser der 
Überschwemmung“, verkündete der Kaiser. „In ihrer weiten Ausdehnung 
umfangen sie die Hügel und überragen die größten Höhen, so daß sie den 
Himmel mit ihren Fluten bedrohen.“ Der Kaiser befahl, daß alle An-
strengungen gemacht würden, den Wassern, die sich in den Tälern zwischen 
den Bergen gestaut hatten, einen Ausweg zu öffnen. Die Bevölkerung ver-
suchte viele Jahre lang in harter Arbeit, die Ebenen und Täler vom Wasser 
der Überschwemmung zu befreien, indem Kanäle ausgehoben und die 
Felder drainiert wurden. Viele Jahre lang waren alle Anstrengungen ver-
geblich. Der Minister, der mit dieser dringendsten und gewaltigen Aufgabe 
betraut war, wurde für sein Versagen zum Tode verurteilt. „Neun Jahre 
lang arbeitete er angestrengt, aber die Aufgabe war ungelöst“63, und erst 
seinem Sohn Yu gelang es, das Land zu entwässern. Diese Leistung wurde 
so hoch veranschlagt, daß Yu nach König Shun, dem unmittelbaren 
Nachfolger Yahous, Kaiser von China wurde. Dieser Yu war der Gründer 
der neuen und hervorragenden Dynastie, die seinen Namen trägt.  
Die Geschichte des heutigen China enthält Berichte, wonach allein bei einer 
einzigen Überschwemmung des Gelben Flusses eine Million Menschen 
ums Leben kamen64. Auch Erdbeben sind in China häufig aufgetreten und 
verursachten große Verwüstungen. Einem solchen Naturereignis fielen im 
Jahr 1556  830 000 Menschenleben, und 1662 sogar drei Millionen zum 

                                                   
60 Yao, Zedlers Universal-Lexikon, Bd. 60 (1749), Sp. 821. 
61 J. Hübner, Kurze Fragen aus der politischen Historie (1729). 
62 Shoo King, the Canon of Yaou (engl. Übers. Legge, 1879). Siehe auch C. L. J. de 
Guignes, Le Chou-king (1770), Teil I, Kap. 1, und J. Moryniac, Histoire générale de la 
Chine (1877) I, S. 53. 
63 Shoo King. 
64 Andree, Die Flutsagen, S.36; C. Deckert, Der Hoangho und seine Stromlaufänderung, 
Globus, Zeitschrift für Länder- und Völkerkunde, LIII (1888), S. 129 (über die Flut von 
1887). 



 118 

Opfer65. War nicht am Ende die Katastrophe in der Zeit Yahous eine jener 
größeren Flußüberschwemmungen, wie moderne Gelehrte dies vermuten? 
Aber die Tatsache, daß diese Katastrophe durch Tausende von Jahren 
hindurch in den Überlieferungen lebendig geblieben ist, während weder 
die Überschwemmung des Gelben Flusses, bei der eine Million Menschen 
umkamen, noch die großen Erdbeben irgendeine besondere Stellung in der 
Erinnerung des Volkes einnehmen, ist ein Argument gegen diese 
allgemein geltende Ansicht. 
Das Hochwasser eines Flusses tritt nicht in Form einer himmelhohen 
Woge in Erscheinung. Wenn die Flüsse Chinas über ihre Ufer treten, so 
gehen sie innerhalb einiger Wochen auch wieder zurück, und das Wasser 
bleibt nicht in den Flußebenen bis zum nächsten Frühjahr stehen, sondern 
fließt ab, und der Boden trocknet in einigen weiteren Wochen auf. Die Flut 
zur Zeit Yahous machte jahrelange Entwässerungsarbeiten notwendig, und 
die ganze Zeit über blieb der niedrigere Teil des Landes vom Wasser 
bedeckt. 
Man erinnert sich an Yahous Regierung auch noch wegen folgender Maß-
nahme: dieser Kaiser sandte Gelehrte in verschiedene Gegenden Chinas, ja 
selbst nach Indochina, um die Lage des Nordens, Westens, Ostens und 
Südens herauszufinden, indem sie die Richtung des Sonnenaufgangs und 
des Sonnenuntergangs sowie die Bewegungen der Sterne beobachteten. Er 
beauftragte außerdem seine Astronomen, die Dauer der Jahreszeiten zu 
ermitteln und einen neuen Kalender aufzustellen. Das Schu-King wird als 
das älteste Buch der chinesischen Chroniken bezeichnet, das aus dem Ge-
dächtnis oder nach einer verborgenen Handschrift nach der Bücherver-
brennung durch Tsin-chi-hoang neu geschrieben wurde. In seinem ältesten 
Teil, dem Gesetzeskanon Yaous (Yahous), steht geschrieben:  
„Daraufhin befahl Yaou (Yahou) in ehrerbietiger Übereinstimmung mit 
dem Himmel, dem He und dem Ho, Bewegung und Erscheinen von Sonne, 
Mond und Tierkreisabschnitten zu berechnen und darzustellen, und die 
Jahreszeiten dem Volke höflich bekanntzugeben.“66  

Die Notwendigkeit, bald nach der Flut die vier Himmelsrichtungen neu zu 
finden und die Bewegungen der Sonne und des Mondes neu zu ermitteln, 
die Tierkreiszeichen neu festzusetzen, den Kalender zu ordnen und die 
Bevölkerung Chinas über die Folge der Jahreszeiten zu unterrichten, ruft 
den Eindruck hervor, daß während der Katastrophe die Umlaufbahn der 
                                                   
65 Daly, Our Mobile Earth, S. 3. 
66 Shoo-king (Hong Kong edition). 
 



 119 

Erde und damit das Jahr, die Neigung der Erdachse und damit die Jahres-
zeiten, sowie die Umlaufbahn des Mondes und damit der Monat sich 
geändert hatten. 
Wir erfahren nicht, was diesen Weltumsturz verursachte, aber in den alten 
Annalen steht geschrieben, daß während der Regierungszeit Yahous „ein 
glänzender Stern aus dem Sternbild Yin auftauchte“67. Nach den alten 
tibetanischen Überlieferungen wurde auch das Hochland von Tibet in einer 
großen Weltenkatastrophe überflutet68. Die Überlieferungen der Tibetaner 
sprechen auch von schrecklichen Kometen, die großen Aufruhr 
hervorriefen69. 
Man stellte Berechnungen an, um die Zeit des Kaisers Yahou zu bestim-
men. Ausgehend von einer Bemerkung, daß das Sternbild Niao (in dem 
man das Sternbild der Hydra vermutete) zur Zeit Yahous am Tag der 
Herbst-Tag- und Nachtgleiche bei Sonnenuntergang kulminierte, rechnete 
man aus, daß die Flut im dreiundzwanzigsten Jahrhundert vor unserer 
Zeitrechnung stattgefunden habe, doch ist dieses Datum von vielen Seiten 
angezweifelt worden. Manchmal wurde auch die Vermutung geäußert, daß 
„die Flut Yahous“ die chinesische Geschichte von der Sintflut darstelle; 
aber dieser Standpunkt ist aufgegeben worden. Die Geschichte Noahs und 
der Sintflut hat ihr Gegenstück in der chinesischen Überlieferung von einer 
allgemeinen Flut in vorgeschichtlicher Zeit, in den Tagen Fo-his, der als 
einziger im ganzen Land gerettet wurde. Dagegen wird mitunter die Flut 
Yahous mit der Flut des Ogyges zeitlich gleichgesetzt.  
Die Flut des Ogyges ereignete sich nicht im dritten, sondern in der Mitte 
des zweiten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung. In dem Abschnitt „Die 
Fluten des Deukalion und des Ogyges“ wird die Gleichzeitigkeit dieser 
Verheerungen mit den Katastrophen aus den Tagen Moses' und Josuas 
dargestellt und durch alte chronologische Quellen belegt.  
Wenn wir zusammenfassen, was über die Zeit Yahous gesagt worden ist, 
so ergibt sich folgendes Bild: die Sonne ging mehrere Tage lang nicht 
unter, die Wälder wurden in Brand gesetzt, Ungeziefer breitete sich aus, 
eine hohe, „bis in den Himmel reichende“ Woge ergoß sich über das Land, 
schwemmte Wassermassen über Bergesgipfel hinweg und füllte die Täler 
für viele Jahre; in den Tagen Yahous wurden die vier Himmelsrichtungen 
                                                   
67 The Annals of the Bamboo Books, Bd. 3, Teil 1 der Chinese Classics (engl. Übers. 
Legge), S. 112. 
68 Andree, Die Flutsagen, zitiert nach S. Turner, An Account of an Embassy to the Court of 
the Teshoo Lama in Tibet (1800). 
69 Eckstein, Sur les Sources de la Cosmogonie du Sanchoniathon (1860), S. 227. 
 



 120 

neu festgelegt und Beobachtungen über die Dauer von Jahr und Monat und 
über die Reihenfolge der Jahreszeiten angestellt. Die Geschichte Chinas in 
der Zeit vor dieser Katastrophe ist sehr verwischt.  
Alle diese Angaben decken sich mit den Überlieferungen des jüdischen 
Volkes über die mit dem Auszug aus Ägypten verbundenen Ereignisse: die 
Sonne verschwand für einige Tage, das Land war erfüllt von Getier, 
riesenhafte himmelhohe Flutwellen zerteilten das Meer, und die Welt stand 
in Flammen. Wir werden sehen, daß auch die hebräischen Quellen 
erzählen, daß ein neuer Kalender aufgestellt wurde, der von den Tagen der 
Katastrophe ab rechnete, und daß die Jahreszeiten und die vier Himmels-
richtungen nicht mehr die gleichen waren. 



 121 

Kapitel 5 
 
 
 

OST UND WEST 
 
 
 
 

Unser Planet dreht sich von Westen nach Osten. Hat er das immer getan? 
Bei dieser Umdrehung von Westen nach Osten sieht man die Sonne im 
Osten aufgehen und im Westen untergehen. War der Osten von jeher und 
immer der Ort des Sonnenaufganges?  
Es gibt Zeugnisse aus allen Teilen der Welt, daß die Himmelsrichtung, die 
heute gegen Abend gewendet ist, einstens gegen Morgen blickte.  
Im zweiten Buch seiner Geschichte schildert Herodot seine Unterhaltung 
mit ägyptischen Priestern bei seinem Besuch in Ägypten im 5. Jahrhundert 
vor unserer Zeitrechnung. Am Ende einer Darstellung der ägyptischen 
Geschichte erzählten die Priester, daß seit ihrem ersten König 341 
Generationen vergangen seien und Herodot rechnete aus, daß diese Pe-
riode über 11 000 Jahre ausmache, wenn man drei Generationen auf ein 
Jahrhundert annimmt. Die Priester versicherten, daß in historischer Zeit, 
seit Ägypten ein Königreich war, „viermal (so erzählten sie mir) die Sonne 
entgegengesetzt wie gewöhnlich aufgegangen sei; zweimal ging sie auf, 
wo sie jetzt untergeht, und zweimal ging sie unter, wo sie jetzt aufgeht“1. 
Diese Textstelle ist Gegenstand zahlreicher Kommentare gewesen, deren 
Verfasser jede mögliche Erklärung für diese Erscheinung zu erfinden 
suchten; sie ließen aber den durch die ägyptischen Priester klar 
ausgedrückten Sinn unberücksichtigt, so daß ihre Bemühungen die 
Jahrhunderte hindurch fruchtlos geblieben sind. 
Der berühmte Chronist des 16. Jahrhunderts, Joseph Scaliger, erwog die 
Frage, ob diese Textstelle bei Herodot auf die Sothis-Periode anspiele, eine 
Zeitrechnung mit 365-tägigen Jahren, die im Vergleich mit dem 
Julianischen Kalender im Verlauf von 1461 Jahren einen Fehler von einem 
ganzen Jahr auflaufen ließ, und bemerkte hierzu: „Sed hoc non iuerit 
occasum et orientem mutare“ (Eine Vertauschung von Sonnenaufgang und 
-untergang findet in einer Sothisperiode nicht statt)2. Bezogen sich die von 

                                                   
1 Herodot II, 142. 
2 Joseph Scaliger, Opus de emendatione temporum (1629) III, S. 198. 
 



 122 

Herodot wiedergegebenen Mitteilungen der Priester auf die langsame 
Richtungsänderung der Erdachse während eines Zeitraumes von ungefähr 
25 800 Jahren, die durch deren Kreiselbewegung oder durch das langsame 
Vorrücken des Frühjahrspunktes auf der Erdbahn (die Präzession der Tag- 
und Nachtgleichen) zustandekommt? So dachte Alexander von Humboldt 
über „die berühmte Textstelle im Zweiten Buch Herodots, deren 
Auslegung so viel Scharfsinn in Anspruch nahm.“3 Aber auch dies tut dem 
Sinn der Worte der Priester Gewalt an, denn eine solche Kreiselbewegung 
bringt keine Vertauschung von Sonnenaufgang und Sonnenuntergang 
zuwege. 
Man kann die Glaubwürdigkeit der Angaben der Priester oder der 
ägyptischen Überlieferungen insgesamt in Zweifel ziehen, wohl auch 
Herodot Unkenntnis der Naturwissenschaften zum Vorwurf machen4, 
aber eine Möglichkeit, diese Textstelle mit den heutigen Naturwissen-
schaften in Einklang zu bringen, gibt es nicht. Es bleibt „eine sehr be-
merkenswerte Textstelle Herodots, die die Ausleger zur Verzweiflung 
bringt“5. 
Pomponius Mela, ein lateinischer Schriftsteller des 1. Jahrhunderts, 
schrieb: „Die Ägypter sind stolz darauf, das älteste Volk der Welt zu sein. 
In ihren wohlverbürgten Annalen ... ist zu lesen, daß seit ihrem Bestehen 
der Lauf der Sterne viermal seine Richtung geändert hat, und daß die 
Sonne zweimal in dem Teil des Himmels untergegangen ist, wo sie heute 
aufgeht.“6 
Man darf daraus nicht schließen, daß Melas einzige Quelle für diese 
Angabe eben Herodot gewesen sei. Mela bezieht sich ausdrücklich auf 
schriftliche ägyptische Quellen. Er erwähnt die Umkehr im Lauf der 
Gestirne, ebenso wie die im Lauf der Sonne; hätte er einfach von Herodot 
abgeschrieben, so würde er wahrscheinlich die Umkehr im Lauf der 
Gestirne (Sidera) nicht erwähnt haben. Zu einer Zeit, als die Bewegung 
von Sonne, Planeten und Sternen noch nicht als Folge der Erdbewegung 
betrachtet wurde, war der Wechsel in der Bewegungsrichtung der Sonne in 
Melas Vorstellung nicht notwendigerweise mit einem entsprechenden 
Wechsel in der Bewegung aller Himmelskörper verknüpft.7 
                                                   
3 Humboldt, Vues des Cordillères II, S. 131 (Researches II, S. 30). 
4 A. Wiedemann, Herodots Zweites Buch (1890), S. 506: „Tiefe Stufe seiner natur-
wissenschaftlichen Kenntnisse“. 
5 P. M. de la Faye in: Histoire de l'Art Egyptien, von Prisse d'Avennes (1879), S. 41. 
6 Pomponius Mela, De situ orbis I, 9, 8. 
7 Mela  schätzte  zum Unterschied von  Herodot  die Dauer  der ägyptischen Geschichte  bis  
 



 123 

 
 
Wenn es zu Melas Zeit in Ägypten historische Aufzeichnungen gab, die 
sich auf einen Sonnenaufgang im Westen bezogen, so müssen wir die 
alten ägyptischen Schriftquellen durchforschen, die heute noch vorhanden 
sind. 
Der Magische Papyrus Harris spricht von einem kosmischen Aufruhr mit 
Feuer und Wasser, bei dem „der Süden zum Norden wird und die Erde 
sich vornüber neigt“8. 
Im Papyrus Ipuwer wird in ähnlicher Weise berichtet, daß „das Land sich 
um und umdrehe, wie eine Töpferscheibe“ und die „Erde vornüber 
stürzte“9. Dieser Papyrus beklagt die fürchterliche Verwüstung, die der 
Aufruhr der Natur angerichtet hat. Auch in dem Ermitage-Papyrus 
(Leningrad, 1116 b recto) ist von einer Katastrophe die Rede, die das 
„Land um-und-um stürzt; es geschieht das, was nie (vorher) geschehen 
war“10. Es ist anzunehmen, daß in jener Zeit – im 2. Jahrtausend – die 
Menschen sich der täglichen Umdrehung der Erde nicht bewußt waren und 
glaubten, daß das Firmament mit seinen Gestirnen sich um die Erde 
drehe; demnach kann sich die Wendung „die Erde stürzte vornüber“ nicht 
auf die tägliche Umdrehung des Erdballs beziehen.  
Diese Schilderungen in den Papyri von Leyden und Leningrad lassen auch 
keine bildliche Auslegung dieses Satzes zu, besonders wenn wir den Text 
des Papyrus Harris betrachten – ist doch dieses Vornüberstürzen der Erde 
von einem Vertauschen des Nord- und des Südpols begleitet. Harakhte ist 
der ägyptische Name für die westliche Sonne. Da es nur eine Sonne am 
Himmel gibt, wird angenommen, daß Harakhte die Sonne beim 
Untergehen bezeichnet. Warum aber sollte die Sonne beim Untergehen als 
eine von der Morgensonne verschiedene Gottheit betrachtet werden? Die 
Identität der aufgehenden und der untergehenden Sonne ist jedem 
ersichtlich. Die Inschriften lassen keinen Raum für Mißverständnisse: 
„Harakhte, sie geht im Westen auf.“11 
Die in den Pyramiden gefundenen Texte besagen, daß das Gestirn „auf-
                                                                                                                                                                         
Amasis (gestorben 525 v. Chr.) auf 330 Generationen und kam so auf eine Zahl von mehr 
als 13 000 Jahren. 
8 H. O. Lange, Der Magische Papyrus Harris, K. Danske Videnskabernes Selskab (1927), 
S. 58. 
9 Papyrus Ipuwer 2, 8. Vgl. Langes Übersetzung des Papyrus (Sitzungsberichte der Preuß. 
Akad. d. Wissenschaften, 1903, S. 601-610). 
10 Gardiner, Journal of Egyptian Archaeologiy I (1914); Cambridge Ancient History I, S. 346. 
11 Breasted, Ancient Records of Egypt III, Abschn. 18. 
 



 124 

hörte, im Westen zu leben und nun, als ein neues, im Osten scheint.“12 

Nach diesem Richtungswechsel, wann auch immer er sich zugetragen 
haben mag, waren die Wörter „Westen“ und „Sonnenaufgang“ nicht mehr 
gleichbedeutend, und es wurde notwendig, wenn hiervon die Rede war, 
erläuternd hinzuzufügen „Der Westen, der bei Sonnenuntergang liegt.“ Es 
war dies keineswegs eine bloße Tautologie, wie der Übersetzer dieses 
Textes annahm13. 
Im Hinblick darauf, daß die Hieroglyphen im 19. Jahrhundert entziffert 
wurden, sollte man erwarten, daß die seitherigen Kommentare über 
Herodot und Mela nach vorherigem Zurateziehen der ägyptischen Quellen 
geschrieben wurden. 
Im Grabe Senmuts, des Baumeisters der Königin Hatschepsut, zeigt ein 
Feld der Decke die Himmelskugel mit den Tierkreiszeichen und anderen 
Sternbildern in „umgekehrter Ausrichtung“ des südlichen Himmels14. 
Das Ende des Mittleren Reiches datierte mehrere Jahrhunderte vor der 
Zeit der Königin Hatschepsut. Das astronomische Deckenbild muß mit 
seiner umgedrehten Darstellung eine altehrwürdige Himmelskarte 
gewesen sein, die eine bereits Jahrhunderte zurückliegende Vergangen-
heit verewigte. 
„Ein charakteristischer Zug des Senmut-Deckenbildes ist die astrono-
misch anfechtbare Ausrichtung des südlichen Bildfeldes.“ Der Mittelteil 
dieses Deckenbildes wird von der Gruppe Orion-Sirius eingenommen, in 
der Orion im Westen des Sirius, anstatt im Osten erscheint. „Die 
Ausrichtung des südlichen Bildfeldes ist derart, daß die Person im Grabe 
den Kopf hochheben und nach Norden blicken muß, um es anzusehen, 
und nicht nach Süden.“ „Bei der umgedrehten Ausrichtung des 
südlichen Paneels schien sich Orion, das auffälligste Sternbild des süd-
lichen Himmels, nach Osten zu bewegen, d. h. in der falschen 
Richtung.15 
Die wahre Bedeutung der „vernunftwidrigen Ausrichtung des südlichen 
Paneels“ und der „umgedrehten Stellung des Orion“ scheint folgende zu 
sein:  Das südliche Deckenfeld zeigt den Himmel Ägyptens, ehe die 
                                                   
12 L. Speelers, Les Textes des Pyramides (1923), I. 
13 K. Piehl, Inscriptions Hiéroglyphiques, Seconde série (1892), S. 65: „L’Ouest qui est à 
l’Occident“. 
14 A. Pogo, The Astronomical Ceiling Decoration in the Tomb of Senmut (XVlIIth Dynasty), 
Isis (1930), S. 306. 
15 Ebenda, S. 306, 315, 316. 
 
 



 125 

Himmelskugel Norden und Süden, Osten und Westen vertauschte. Das 
nördliche Deckenfeld zeigt den Himmel Ägyptens, wie er sich in einer 
Nacht zur Zeit Senmuts darbot. 
Gab es keine bodenständigen Überlieferungen in Griechenland über die 
Umkehrung in der Bewegung von Sonne und Sternen?  
Plato schrieb in seinem Dialog „Der Staatsmann“ (Politicus): „Ich meine 
den Wandel im Aufgang und Untergang der Sonne und der anderen 
Himmelskörper, und wie sie in jener Zeit in der Himmelsrichtung unter-
zugehen pflegten, wo sie heute aufgehen, und wie sie dort aufgingen, wo 
sie heute untergehen... Der Gott zur Zeit des Streites veränderte dies alles, 
wie Du erinnerst, in das gegenwärtige System als ein Zeugnis zugunsten 
des Atreus.“ Dann fuhr er fort: „Zu gewissen Zeiten hat das Weltall 
seine gegenwärtige Kreisbewegung und zu anderen Zeiten dreht es sich 
in entgegengesetzter Richtung ... Von allen Wandlungen, die sich am 
Himmel abspielen, ist diese Umkehrung die größte und umfas-
sendste.“16 
Plato setzte seinen Dialog fort, wobei er den obigen Passus zum Ausgang 
einer phantastischen philosophischen Betrachtung über die Umkehrung der 
Zeit machte. Dies mindert allerdings den Wert dieser Textstelle trotz der 
kategorischen Form der Aussage. 
Die Umkehr der Sonne am Himmel war kein friedliches Ereignis, sondern 
ein Akt grimmiger Zerstörung. Plato schrieb im Politicus: „Es ist um diese 
Zeit ein großes Austilgen von Tieren insgesamt, und nur ein kleiner Teil 
der Menschenrasse kommt davon“. 
Die Richtungsänderung der Sonne findet bei zahlreichen griechischen 
Schriftstellern vor und nach Plato Erwähnung. Nach dem kurzen Frag-
ment eines historischen Dramas von Sophokles (Atreus) geht die Sonne 
im Osten erst auf, seitdem ihr Lauf umgekehrt wurde. „Zeus. . . ver-
änderte die Bahn der Sonne und ließ sie im Osten aufgehen und nicht im 
Westen.“17  
Euripides schrieb in seiner Electra: „Dann erhob sich Zeus in seinem 
Zorn und lenkte der Sterne Schritte rückwärts auf ihre feuerdurchwirkte 
                                                   
16 Plato, Staatsmann. 
17 The Fragments of Sophokles, herausg. von A. C. Pearson (1917) III, 5, Fragment 738; 
siehe auch ebenda I, 93, Diejenigen griechischen Schriftsteller, die eine dauernde Rich-
tungsänderung der Sonne in die Zeit des Argiven-Tyrannen Atreus verlegten, brachten zwei 
Ereignisse durcheinander und verschmolzen sie in eines: eine bleibende Vertauschung von 
Ost und West in früheren Zeiten und eine vorübergehend rückläufige Bewegung der Sonne 
in den Tagen der Argiven-Tyrannen. 
 



 126 

Bahn; ja, und auch den Sonnen wagen in seinem feurigen Glanz, und das 
fahle Antlitz des Morgengrauens, und das Aufblitzen seiner rückwärts 
fliegenden Wagenräder erhellte glutrot das Antlitz des schwindenden 
Tages ... Die Sonne ... wandte sich rückwärts ... mit der Geißel ihres 
Zornes an den Sterblichen bitter Vergeltung übend.“18 Viele Schriftsteller 
späterer Jahrhunderte erkannten, daß die Geschichte des Atreus einen 
Vorgang in der Natur schilderte. Aber es konnte nicht eine 
Sonnenfinsternis gewesen sein. Strabo irrte, als er meinte, eine vernünftige 
Erklärung für diese Geschichte gefunden zu haben, indem er sagte, Atreus 
sei ein Astronom der Frühzeit gewesen, der „entdeckte, daß die Sonne in 
einer der Bewegung des Sternhimmels entgegengesetzten Richtung 
umläuft.“19 
Der nächtliche Sternhimmel vollendet seinen Weg von Osten nach Westen 
um zwei Minuten schneller als tagsüber die Sonne20.  
Selbst in dichterischer Sprache würde man eine solche Erscheinung nicht 
beschreiben, wie Euripides dies in einem anderen seiner Werke tat21: „Und 
des Sonnenwagens beflügelte Eile kehrte zurück von dem schaurigen 
Streit, ändernd den westwärts gerichteten Lauf durch das Himmels-
gewölbe, dorthin, wo rötlich flammend die Morgendämmerung aufstieg.“ 
Seneca wußte mehr als sein älterer Zeitgenosse Strabo. In seinem Drama 
Thyestes schildert er in großartiger Weise die Umstände, unter denen sich 
diese Umkehr der Sonne am Morgenhimmel vollzog, und läßt dabei 
manch tiefe Einsicht in die Naturerscheinungen erkennen. Als die Sonne 
ihren Lauf umkehrte, den Tag in Olymp-Mitte (mittags) verlöschend, und 
die untergehende Sonne der Morgenröte entgegeneilte, fragten die 
Menschen furchterfüllt: „Sind wir unter allen Menschen ausersehen, daß 
der Himmel, seiner Pole beraubt, über uns kommen soll? Ist unserer Zeit 
der letzte Tag gekommen?“22 
Den frühen griechischen Philosophen und insbesondere Pythagoras dürfte 
die Umkehr der Himmelsbewegung, sofern sie sich tatsächlich ereignet 
hat, bekanntgewesen sein. Aber da Pythagoras und seine Schule ihr 
Wissen geheimhielten, müssen wir uns an die Schriftsteller halten die über 
                                                   
18 Euripides, Electra, Zeile 731 ff. 
19 Strabo, Erdbeschreibung I, 2, 15. 
20 Die Sterne gehen jede Nacht vier Minuten früher auf: Die Erde macht jährlich in bezug 
auf die Sterne 366¼ Umdrehungen, in bezug auf die Sonne jedoch 365¼. 
21 Euripides, Orestes, Zeile 990 ff. 
22 Seneca, Thyestes, Zeile 794 ff. 
 
 



 127 

die Pythagoräer schrieben. Aristoteles sagt, daß die Pythagoräer zwischen 
der linksgerichteten und der rechtsgerichteten Bewegung des Himmels 
unterschieden („die Seite, auf der die Sterne aufgehen“, ist die rechte Seite 
des Himmels, „und wo sie untergehen ... seine linke“)23. Und bei Plato 
finden wir: „Eine Bewegung von links nach rechts – und das bedeutet, von 
Westen nach Osten.“24 Die gegenwärtige Sonne bewegt sich in 
entgegengesetzter Richtung. 
In der Sprache einer symbolischen und philosophisch ausgedeuteten 
Astronomie wohl pythagoräischen Ursprungs schildert Plato im Timaeus 
die Folgen eines Zusammenstoßes der Erde, „von Windesstürmen über-
kommen“, mit „fremdem Feuer von außerhalb oder einem Klumpen Erde“, 
oder von Wassern der „ungeheuren Flut, die heranschäumte und 
hinwegströmte“: die Erdkugel gerät in alle möglichen Bewegungen, 
„vorwärts und rückwärts, dann wieder nach rechts und nach links, aufwärts 
und abwärts, überallhin in alle sechs Richtungen ziehend.“25 

In einem schwerverständlichen, die Erde als beseelt darstellenden Text 
heißt es, daß es eine „heftige Erschütterung der Umdrehungen der Seele“ 
gab, „ein völliges Abdrosseln des Laufes derselben“, „eine Erschütterung 
des Laufs der anderen“, was „alle Arten von Verdrehungen hervorrief und 
Knicke und Unterbrechungen aller möglichen Art in ihren Kreisen 
verursachte – dergestalt, daß sie (die Erde und der „fortwährend fließende 
Strom“?) nur lose miteinander zusammenhaltend, sich nur noch ganz 
ungeordnet bewegten, indem sie einmal entgegengesetzt, ein andermal 
schräg, und dann wiederum das unterste zu oberst gekehrt waren.“26 

In Piatos Terminologie bedeutet „Lauf derselben“ von Osten nach Westen, 
und „Lauf der anderen“ von Westen nach Osten.27 Im „Staatsmann“ faßte 
Plato diese symbolische Darstellung in sehr einfache Worte, indem er von 
einer Umkehrung der Himmelsrichtungen sprach, in denen die Sonne auf- 
und untergeht. 
Ich werde später noch weitere griechische Hinweise auf einen Sonnen-
untergang im Osten bringen28. 

                                                   
23 Aristoteles, Über die Himmel II, 11. Vgl. auch Plutarch, der in Die Ansichten der 
Philosophen schrieb, daß nach Pythagoras, Plato und Aristoteles „Osten die rechte und 
Westen die linke Seite ist“. 
24 Plato, Gesetze IV, 760 D. 
25 Plato, Timaeus, 43 B und C. 
26 Vgl. Burys Kommentar zu Timaeus, Anmerkungen S. 72, 80. 
27 Plato, Timaeus, 43 D und E. 
28 Wegen Literatur siehe Frazers Vorwort zu Abriß II in seiner Übersetzung des Apollodor; 
 



 128 

Gaius Julius Solinus, ein lateinischer Schriftsteller des 3. Jahrhunderts 
unserer Zeitrechnung, berichtet von den Völkern an der Südgrenze 
Ägyptens: „Die Einwohner dieses Landes sagen, sie hätten es von ihren 
Vorfahren, daß die Sonne jetzt dort untergeht, wo sie früher aufging.“29 
 
Die Überlieferungen der Völker setzen übereinstimmend die Verände-
rungen der Sonnenbewegung mit den großen, Weltalter beschließenden 
Katastrophen zeitlich gleich. Die Veränderungen der Sonnenbewegung in 
den einzelnen aufeinanderfolgenden Weltaltern lassen verstehen, warum 
viele Völker den Ausdruck „Sonne“ für „Weltalter“ gebrauchen. „Die 
Chinesen sagen, daß sich die Sterne erst von Osten nach Westen bewegen, 
seit eine neue Ordnung der Dinge zustandegekommen ist.“30  

„Die chinesischen Tierkreiszeichen haben die seltsame Eigenart, in rück-
läufiger Richtung aufeinander zu folgen, das heißt entgegen dem Lauf der 
Sonne.“31 
In der syrischen Stadt Ugarit (Ras Schamra) wurde ein Gedicht gefunden, 
gewidmet der Planeten-Göttin Anat, die „die Bevölkerung im Lande der 
Syrischen Küste dahinmordete“ und die „beiden Dämmerungen und die 
Stellung der Gestirne vertauschte“32. 
Die Hieroglyphen der Mexikaner beschreiben vier Bewegungen der 
Sonne, nahui ollin tonatiuh. „Die indianischen Schriftsteller übersetzen 
ollin mit Bewegungen der Sonne. Finden sie die Zahl nahm hinzugefügt, 
so geben sie nahui ollin durch die Worte Sonne (tonatiuh) in ihren vier 
Bewegungen wieder.“33 Diese „vier Bewegungen“ beziehen sich „auf vier 
vorweltliche Sonnen“ oder „Weltalter“ mit jeweils sich verschiebenden 
Himmelsrichtungen34. 
Die Sonne, welche sich im Gegensatz zur jetzigen Sonne von Westen nach 
Osten bewegt, hieß bei den Indianern Teotl Lixco35. Das Volk der 
                                                                                                                                                                         
Wiedemann, Herodots zweites Buch, S. 506; Pearson, The Fragments of Sophokles III, 
Anmerkung zu Fragment 738. 
29 Solinus, Polyhistor XXXII. 
30 Bellamy, Moons, Myths and Man, S. 69. 
31 Ebenda. 
32 Virolleaud, La Déesse Anat, Mission de Ras Schamra, Bd. IV (1938). 
33 Humboldt, Researches I, S. 351. Siehe auch vom selben Verfasser Examen critique de 
l'histoire de la géographie du noveau continent (1836-1839) II, S. 355. 
34 Seler, Gesammelte Abhandlungen, II, S. 799. 
35 Seler schrieb, überrascht von der Angabe der alten mexikanischen Quellen, daß die Sonne 
sich gen Osten bewege: „Das Wandern nach Osten, das Verschwinden im Osten ... muß 
wörtlich verstanden werden ... Dennoch kann man sich die Sonne nicht ostwärts wandernd  
 



 129 

Mexikaner symbolisierte die wechselnde Richtung der Sonnenbewegung 
als ein von Naturumwälzungen und Erdbeben begleitetes himmlisches 
Ballspiel36. 
Eine gleichzeitige Vertauschung von Ost mit West und Nord mit Süd 
würde die Sternbilder des Nordens zu südlichen Sternbildern machen und 
sie in umgekehrter Reihenfolge erscheinen lassen, so wie auf dem 
Deckenbild des Senmut-Grabes. Die Sterne des nördlichen Himmels 
würden am südlichen Himmel erscheinen, und das dürfte wohl mit der 
mexikanischen Schilderung der „Vertreibung der vierhundert südlichen 
Sterne“ gemeint sein37. 
Die grönländischen Eskimos erzählten Missionaren, daß sich die Erde in 
alter Zeit vornüber drehte und die Menschen, die damals lebten, sozusagen 
zu Antipoden wurden38. 
Zahlreich sind die hebräischen Textstellen zu dem vorliegenden Pro-
blem39. Im Traktat Sanhedrin des Talmud heißt es: „Sieben Tage vor der 
Sintflut veränderte der Allerhöchste die ursprüngliche Ordnung und die 
Sonne ging im Westen auf und im Osten unter.“40  

Tevel ist der Name der Welt, in welcher die Sonne im Westen aufging41. 
Arabot ist der Name des Himmels, an dem der Aufgangspunkt im 
Westen war42. 
Hai Gaon, der rabbinische Gewährsmann, der von 939 bis 1038 lebte, be-
richtet in seinen „Erwiderungen“ von den kosmischen Wandlungen, bei 
denen die Sonne im Westen aufging und im Osten unterging43.  
Der Koran spricht von dem Herrn „der beiden Osten und der beiden 
Westen“44, ein Ausdruck, der den Exegeten viele Schwierigkeiten machte. 
Averrhoes, der arabische Philosoph des 12. Jahrhunderts, schrieb von den 
ostwärts und westwärts gerichteten Bewegungen der Sonne45. Die hier 
                                                                                                                                                                         
vorstellen: Die Sonne und der ganze Fixsternhimmel wandern nach Westen.“ „Einiges über 
die natürlichen Grundlagen mexikanischer Mythen“ (1907) in Gesammelte Abhandlungen, 
Bd. III, S. 335. 
36 Ebenda. Auch Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 123. 
37 Seler, Über die natürlichen Grundlagen, Gesammelte Abhandlungen III, S. 320. 
38 Olrik, Ragnarök, S. 407. 
39 M. Steinschneider, Hebräische Bibliographie (1877), Bd. XVIII. 
40 Traktat Sanhedrin 108 b. 
41 Steinschneider, Hebräische Bibliographie (1877), Bd. XVIII. 
42 Ginzberg, Legends I, 69. 
43 Taam Zekenim, 55 b, 58 b. 
44 Koran, Sure 55. 
45 Steinschneider, Hebräische Bibliographie, Bd. XVIII. 
 



 130 

zusammengestellten Hinweise auf die Umkehrung der Sonnenbewegung 
beziehen sich nicht auf ein- und dieselbe Zeit: die Sintflut, das Ende des 
Mittleren Reiches und die Tage der Argiven-Tyrannen liegen um mehrere 
Jahrhunderte auseinander. Die von Herodot in Ägypten aufgenommene 
Überlieferung spricht von vier Umkehrungen. Ich werde weiter unten in 
diesem Buche sowie in meinem geplanten Buch über die früheren 
Katastrophen auf diesen Gegenstand zurückkommen. Zunächst lasse ich 
von den geschichtlichen und schriftlichen Zeugnissen über die 
vertauschten Himmelsrichtungen ab und wende mich den Zeugnissen der 
Naturwissenschaften über eine Vertauschung der Magnetpole zu. 

 
Die Vertauschung der Magnetpole 

 
Schlägt der Blitz in einen Magneten, so kehren sich dessen Pole um. Die 
Erdkugel ist ein riesiger Magnet. Ein Kurzschluß zwischen ihm und einem 
anderen Himmelskörper könnte dazu führen, daß der magnetische Nordpol 
und der magnetische Südpol der Erde vertauscht werden.  
Es ist möglich, aus den geologischen Befunden die Lage des irdischen 
Magnetfeldes in vergangener Zeit zu erkennen. 
„Wenn Lava nach einem Vulkanausbruch sich abkühlt und erstarrt, so 
nimmt sie eine Dauermagnetisierung an, die der Richtung des Erdmag-
netfeldes in diesem Zeitpunkt entspricht. Diese Magnetisierung bleibt 
praktisch unverändert, da das Magnetfeld der Erde nach der Erstarrung der 
Lava kaum mehr eine Einwirkungsmöglichkeit hat. Ist diese Annahme 
richtig, so kann die Richtung der ursprünglich erworbenen Dauermagneti-
sierung durch Laboratoriumsversuche bestimmt werden, vorausgesetzt, 
daß die Lage der untersuchten Probe in jeder Einzelheit genau aufgezeich-
net wurde, als man sie entfernte.“46 
Wir erwarten eine volle Umkehrung der Magnetrichtung zu finden. Ob-
wohl wiederholtes Erhitzen der Lava und des Gesteins das Bild ver-
wischen kann, so müßte doch auch Gestein mit umgekehrter Polarität zu 
finden sein. Ein anderer Verfasser schreibt: 
„Eine Untersuchung des Magnetismus einiger Glutgesteine ergibt, daß sie 
entgegengesetzt zu der gegenwärtigen Richtung des örtlichen Magnet-
feldes polarisiert sind, und daß viele der älteren Gesteine weniger stark

                                                   
46 J. A. Fleming, The Earth's Magnetism and Magnetic Surveys in: Terrestrial Magnetism 
and Electricity, herausg. von J. A. Fleming (1939), S. 32. 



 131 

magnetisiert sind als die jüngeren. Geht man davon aus, daß die Magne-
tisierung des Gesteins erfolgte, als das Magma abkühlte, und daß das 
Gestein seine Lage seit dieser Zeit nicht verändert hat, so würde dies 
bedeuten, daß die Polarität der Erde in geologisch junger Zeit völlig 
umgekehrt worden ist.“47 
Da die physikalischen Tatsachen mit  allen kosmologischen  Theorien 
völlig unvereinbar schienen, war der Verfasser  dieser Zeilen darauf 
bedacht, keine weiteren Schlußfolgerungen daraus zu ziehen.  
Die vertauschte Polarität der Lava zeigt an, daß die Magnetpole erst in 
geologisch jüngerer Zeit vertauscht wurden; als die Lavaergüsse statt-
fanden, hatten die Magnetpole noch eine ganz andere Lage.  
Weitere, sehr weitreichende Fragen sind, ob die Lage der Magnetpole 
etwas mit der Rotationsrichtung der Erdkugel zu tun hat und ob eine 
gegenseitige Abhängigkeit zwischen der Richtung der Magnetpole der 
Sonne und derjenigen der Planeten besteht. 

 
 

Die verschobenen Himmelsrichtungen 
 
 

Die im vorletzten Abschnitt zusammengestellten Überlieferungen beziehen 
sich auf verschiedene Zeitabschnitte; tatsächlich berichten Herodot und 
Mela, daß nach ägyptischen Annalen die Vertauschung von Ost und West 
sich wiederholte: die Sonne ging im Westen auf, dann im Osten, dann 
nochmals im Westen und wiederum im Osten.  
War die kosmische Katastrophe, die in den Tagen des Untergangs des 
Mittleren Reiches und des Auszugs aus Ägypten das Ende eines Weltalters 
herbeiführte, eine dieser Gelegenheiten, bei denen die Erde ihre 
Drehrichtung änderte? Wenn wir auch so viel nicht mit Bestimmtheit 
sagen können, so können wir doch zumindest aufrechterhalten, daß die 
Umlaufbahn und die Achsenneigung der Erde sowie die Lage ihrer Pole 
Änderungen erfahren haben. Lage und Bahnbewegung der Erde blieben 
nicht stetig, als sie zum ersten Male mit dem dahinstürmenden Kometen in 
Berührung kam; nach Piatos schon teilweise wiedergegebenen Worten 
wurde die Bewegung der Erde verändert, indem ihre „Bahn blockiert“ 
wurde, und war „Erschütterungen in ihren Umdrehungen“ ausgesetzt, die 
„von Störungen aller Art begleitet“ waren, so daß die Lage der Erde 
                                                   
47 A. McNish, On Causes of the Earth's Magnetism and its Cbanges, in: Terrestrial 
Magnetism and Electricity, herausg. von Fleming, S. 326. 
 



 132 

„einmal entgegengesetzt, ein andermal schräg und dann wiederum das 
unterste zu oberst gekehrt“ war. 
Der Talmud und andere alte rabbinische Quellen berichten von großen 
Störungen der Sonnenbewegung zur Zeit des Exodus, des Durchzugs 
durch das Meer und der Gesetzgebung48. In alten Midraschim wird 
wiederholt erzählt, daß innerhalb der wenigen Wochen zwischen dem f 
Tag des Auszugs und dem Tag der Gesetzgebung die Sonne viermal aus 
ihrer Bahn gedrängt wurde49. 
Die anhaltende Dunkelheit (im Fernen Osten der anhaltende Tag), der 
Erdstoß (d. h. die neunte und die zehnte Plage) und der Weltenbrand waren 
das Ergebnis einer dieser Störungen der Erdbewegung. Einige Tage später, 
nach der biblischen Erzählung, unmittelbar bevor der Orkan seine 
Richtung änderte, „ging die Rauchsäule vor ihrem Antlitz fort und stellte 
sich hinter sie“; dies bedeutet, daß die Rauchsäule sich umwandte und auf 
der entgegengesetzten Seite erschien. Berghohe Flutwellen legten den 
Grund des Meeres bloß; ein Funke sprang zwischen den beiden Him-
melskörpern über, und „an der Wende des Morgens“50 stürzten die Flut-
wellen in einem ungeheuren Ansturm zusammen. 
Die Midraschim sprechen von einer Störung der Sonnenbewegung am 
Tage des Durchgangs durch das Meer: die Sonne zog nicht weiter auf ihrer 
Bahn51. Nach Psalm 76,9 „erschrickt das Erdreich und wird still“. 
Möglicherweise ruft Amos (8, 8-9) dieses Ereignis in Erinnerung, wenn er 
sagt: „Das Land soll ganz mit einem Wasser überlaufen werden und 
weggeführt und überschwemmt werden wie mit dem Fluß Ägyptens. Zu 
gleicher Zeit, spricht der Herr, will ich die Sonne am Mittag untergehen 
lassen“. Vielleicht bezog sich Amos, wie ich später zeigen werde, auf eine 
kosmische Katastrophe jüngeren Datums.  
Nach den rabbinischen Quellen war auch der Tag der Gesetzgebung, an 
dem wiederum ein solcher Zusammenstoß stattfand, ein Tag von unge-
wöhnlicher Länge: Wieder war die Bewegung der Sonne gestört52. 
 
                                                   
48 Siehe u. a. Babylonischer Talmud, Traktat Taanit 20; Traktat Avoda Zara 25 a. 
49 Pirkei Rabbi Elieser 41; Ginzberg, Legends VI, 45-46. 
50 Der Kommentator Raschi wundert sich über die Zusammenstellung der Worte „An der 
Wende des Morgens“ (lifnot haboker). Das Wort lifnot (von pana) bedeutet, im Hinblick 
auf Zeit gebraucht, so viel wie „abwenden“ oder „untergehen“. Das Wort wird hier nicht auf 
„Tag“ angewendet, der untergeht, sondern auf den Morgen, der aufgeht, sich zum Tag 
verwandelt, aber nicht untergeht. 
51 Midrasch Psikta Raboti: Likutim Mimidrash Ele Hadvarim (Herausg. Buber, 1885). 
52 Grinzberg, Legends III, 109. 
 



 133 

Bei diesen Vorgängen und besonders in den Tagen und Monaten nach dem 
Durchgang durch das Meer machten die Trübung, die schweren, dicken 
Wolken, die Blitze und Stürme – inmitten der Verwüstung durch Erdbeben 
und Flut – die Beobachtung außerordentlich schwer, wenn nicht gar 
unmöglich. 
Der Papyrus Ipuwer, in dem es heißt, „die Erde drehte sich herum wie eine 
Töpferscheibe“ und „die Erde ist um und umgekehrt“, stammt 
offensichtlich von einem Augenzeugen der Plagen und des Auszugs. Die 
Umwälzungen werden auch von einem anderen Papyrus (Harris) 
beschrieben, den ich schon einmal zitierte: „Der Süden wird zum Norden, 
und die Erde dreht sich vornüber.“ 
Ob es infolge der kosmischen Katastrophe zu einer völligen Vertauschung 
der Himmelsrichtungen oder lediglich zu einer erheblichen Verschiebung 
kam, ist eine Frage, die zu lösen hier nicht versucht wird. Die Antwort war 
selbst den Zeitgenossen nicht klar, wenigstens einige Jahrzehnte lang. In 
der Düsternis, die ein ganzes Menschenalter währte, waren Beobachtungen 
zunächst unmöglich und später, als das Licht durchzubrechen begann, 
immer noch schwierig. 
Das Kalevala-Epos berichtet, daß „furchtbare Schatten“ die Erde einhüll-
ten und „die Sonne gelegentlich ihre gewohnte Bahn verließ“53. Dann 
entzündete Ukko-Jupiter an der Sonne ein Feuer, um damit eine neue 
Sonne und einen neuen Mond anzuzünden, und damit hob ein neues 
Weltalter an.  
In der Völuspa (der Lieder-Edda) der Isländer lesen wir: 

„Keine Kenntnis hatte sie (die Sonne), wo ihre Heimat sein sollte, 
Noch wußte der Mond, wo die seine sei, 
Und die Sterne wußten nicht, wo ihr Platz war.“  

Dann schufen die Götter Ordnung unter den Himmelskörpern.  
Die Azteken berichteten: „Viele Jahre hatte es keine Sonne gegeben ... Die 
Häuptlinge begannen, durch die Trübe auf allen Seiten nach dem 
erwarteten Licht auszuspähen und Wetten abzuschließen, an welchem Teil 
des Himmels sie zuerst auftauchen werde. Einige sagten ,hier’ und einige 
sagten ,dort’; aber als die Sonne dann aufging, zeigte sich, daß sie alle 
falsch geraten hatten, denn keiner von ihnen hatte auf den Osten gesetzt.“54 
                                                   
 
53 J. M. Crawford im Vorwort zu seiner Übersetzung des Kalevala. 
54 Zitiert von I. Donelly, Ragnarök, S. 215, nach Andres de Olmos. Donelly glaubte, diese 
Überlieferung würde bedeuten,  daß  „in  der  lang-anhaltenden  Finsternis  alle Kenntnis der 
Himmelsrichtungen verlorengegangen sei“; die Möglichkeit, daß es sich auf eine Ver- 
 



 134 

 
In gleicher Weise erzählt die Maya-Sage, daß „man nicht wußte, wo die 
neue Sonne erscheinen würde“. „Sie schauten nach allen Richtungen, aber 
sie waren nicht in der Lage, zu sagen, wo die Sonne aufgehen werde. 
Einige dachten, es werde im Norden sein, und ihre Blicke waren in diese 
Gegend gerichtet. Andere dachten, es werde im Süden sein. Tatsächlich 
rieten sie auf alle Richtungen, weil es auf allen Seiten ringsumher 
dämmerte. Einige jedoch richteten ihre Aufmerksamkeit nach Osten und 
behaupteten, die Sonne werde von dort kommen. Ihre Ansicht war es, die 
sich als richtig erwies.“55 
Nach dem Kompendium des Wong-shi-Shing (1526-1590) war es in dem 
„Weltalter nach dem Chaos, als sich Himmel und Erde eben voneinander 
getrennt hatten, das ist, als sich die große Wolkenmasse soeben von der 
Erdoberfläche erhoben hatte“, daß der Himmel sein Antlitz zeigte56.  
In den Midraschim heißt es, daß die Israeliten auf der Wanderung durch 
die Wüste vor lauter Wolken das Antlitz der Sonne nicht sahen. Sie waren 
auch nicht in der Lage, sich auf ihrem Marsch zu orientieren57. Der im 
Buch der Numeri und im Buch Josua wiederholt gebrauchte Ausdruck „der 
Osten zum Sonnenaufgang“58, ist keine Tautologie, sondern eine 
Formulierung, die den alten Ursprung des Schriftenmaterials bekundet, das 
als Quelle für diese Bücher diente; er findet sein Gegenstück in dem 
ägyptischen Ausdruck „der Westen, der nach Sonnenuntergang ist“.  
Die kosmologische Allegorie der Griechen läßt Zeus auf dem Weg in den 
Kampf mit Typhon die Europa (Erev, das Land des Abends) entführen und 
nach Westen mit sich nehmen. Arabien (ebenfalls Erev) behielt seinen 
Namen „das Abendland“59, obwohl es im Osten der alten Kulturzentren 
Ägypten, Palästina, Griechenland liegt. Eusebius, einer der Kirchenväter, 
schrieb die Geschichte von Zeus und Europa der Zeit Moses' und der 
Deukalischen Flut zu, und Augustin schrieb, daß Europa vom König von 
Kreta auf seine Insel im Westen entführt wurde „zwischen dem Auszug 
Israels aus Ägypten und dem Tode Josuas“60 
 

                                                                                                                                                                         
schiebung der Himmelsrichtungen bezöge, zog er nicht in Betracht. 
55 Sahagun, Historia general de la cosas de Nueva España, Bd. VII, Kap. 2. 
56 Zitiert von Donnelly, Ragnarök, S. 210. 
57 Exodus 14, 3; Numeri 13, 31. 
58 Numeri 2, 3; 34, 15; Josua 19, 12.  
59 Vgl. Jesaia 21, 13. 
60 Eusebius Werke, Bd. V, Die Chronik (Übersetzung J. Karst,  1911),  „Chronikon Kanon“; 
Augustin, Civitas Dei XVIII, 12. 



 135 

Wie andere Völker, so sprachen auch die Griechen von der Vertauschung 
der Himmelsrichtungen, und zwar nicht nur in allegorischen Wendungen, 
sondern in wörtlich zu nehmenden Ausdrücken.  
Die Umkehrung der Erdrotation, die in den mündlichen und schriftlichen 
Überlieferungen vieler Völker erwähnt wird, legt den Zusammenhang 
eines dieser Ereignisse mit dem Weltenumsturz aus den Tagen des 
Exodus nahe. Wie die zitierte Textstelle aus Vishuddi-Magga, dem 
buddhistischen Text, und die angeführte Überlieferung der Cashinauas in 
Westbrasilien, so weisen die Darstellungen der Stämme und Völker aller 
fünf Erdteile die gleichen, uns aus dem Buch Exodus vertrauten 
Grundzüge auf. Blitze und „Aufbersten des Himmels“, wobei die Erde 
sich „mit dem untersten zu oberst“ kehrt und „Himmel und Erde ihre 
Plätze vertauschen“. Die Eingeborenen der Andaman-Inseln befürchten, 
daß eine Naturkatastrophe die Welt umstürzen könnte61, und ähnlich auch 
die Eskimos Grönlands62. 
Interessanterweise kennt der Volksglaube auch die ursächlichen Zusam-
menhänge solcher Störungen. So finden wir: „In Menin (Flandern) sagen 
die Bauern, wenn sie einen Kometen sehen: ,Der Himmel ist am Einfallen, 
die Erde stürzt um’.“63 

 
 

Veränderungen von Tageslauf und Jahreszeiten 
 
 
 

Zahlreiche Umstände wirkten zusammen, das Klima zu verändern. Die 
Sonneneinstrahlung wurde durch dicke Staubwolken abgeschwächt, wäh-
rend die Wärmeabstrahlung von der Erde ebenfalls behindert war.64 Durch 
die Begegnung der Erde mit einem anderen Himmelskörper wurde Wärme 
erzeugt. Die Erde wurde auf eine weiter von der Sonne entfernte Bahn 
gedrängt. Die Polarregionen wurden verlagert. Die Ozeane und Meere 
verdampften, und während eines langen Fimbul-Winters schlug sich der 
Wasserdampf als Schnee in neuen Polarregionen und in höheren Breiten 
                                                   
61 Hastings, Eschatology, Encyclopedia of Religion and Ethics. 
62 Olrik, Ragnarök, S. 406. 
63 Revue des traditions populaires XVII (1902-1903), S. 571. 
64 Vgl. die Arbeiten von Arrhenius über den Einfluß des atmosphärischen Kohlendioxyds 
auf die Temperatur, sowie J. Tyndall (Heat a Mode of Motion, 6. Ausg. S. 417 bis 418) über 
den Einfluß einer dicht über der Erdoberfläche befindlichen hypothetischen öligen 
Gasschicht auf das Klima. 
 



 136 

nieder und bildete weite Eisdecken; die Erdachse wies in eine andere 
Richtung, und die Reihenfolge der Jahreszeiten ward gestört. Frühling 
folgt auf Winter und Herbst auf Sommer, weil die Erde um eine Achse 
rotiert, die gegenüber der Ebene ihrer Bahnbewegung um die Sonne schräg 
steht. Würde die Erdachse senkrecht zur Bahnebene stehen., so gäbe es 
keine Jahreszeiten. Würde sie ihre Richtung ändern, so würden die 
Jahreszeiten ihre Intensität und ihre Reihenfolge ändern.  
Die unter dem Namen Papyrus Anastasi IV bekannte ägyptische Hand-
schrift enthält eine Klage über Düsternis und Mangel an Sonnenlicht; es 
heißt darin weiter: „Der Winter ist als Sommer (statt des Sommers) 
gekommen, die Monate sind vertauscht, und die Stunden sind aus der 
Ordnung.“65 
„Der Atem des Himmels ist nicht mehr im Gleichmaß... Die vier Jahres-
zeiten halten ihre Zeit nicht ein“, heißt es in den Schriften des Tao 66.  
In den historischen Memoiren des Se-Ma Ts'ien heißt es in Überein-
stimmung mit den bereits angeführten Annalen des Shu-King, daß der 
Kaiser Yahou Astronomen in das Tal der Dunkelheit und den Ort der 
Düsternis entsandte, um die veränderten Bewegungen von Sonne und 
Mond, sowie die Bahnpunkte der Konjunktionen zu beobachten, und 
außerdem „die Folge der Jahreszeiten zu erforschen und dem Volke be-
kanntzugeben“67. Es heißt weiter, daß Yahou eine Kalenderreform durch-
führte; er brachte die Jahreszeiten und die Monate mit den Beobachtungen 
in Einklang, und desgleichen „korrigierte er die Tage“68.  
Plutarch gibt folgende Schilderung einer Verwirrung der Jahreszeiten: 
„Die getrübte Luft verbarg den Himmel den Blicken, und die Sterne waren 
verwirrt von einem regellosen Wechsel von Feuer und Nässe und heftigen 
Windströmen. Die Sonne war nicht an eine unveränderliche und bestimmte 
Bahn gebunden, so daß man die Gegend des Sonnenaufgangs und des 
Untergangs hätte auseinanderhalten können, und sie ließ die Jahreszeiten 
nicht in der richtigen Reihenfolge wiederkehren.“69  

An anderer Stelle schreibt Plutarch diese Veränderungen dem Typhon zu, 

                                                   
65 A. Erman, Egyptian Literature (1927), S. 309. Vgl. auch J. Vandier, La Fatnine dans 
l'Egypte ancienne (1936), S. 118: „Les mois sont ä l'envers, et les heures se confondent“ 
(Papyrus Anastasi IV, 10), und R. Weill, Bases, méthodes et résultats de la chronologie 
égyptienne (1926), S. 55. 
66 Texts of Taoism (Übersetzung Legge), I, S. 301. 
67 Les Mémoires historiques de Se-ma Ts'ien (Übersetzung E. Chavannes, 1895), S. 47. 
68 Ebenda, S. 62. 
69 Plutarch, Moralia („Über den Fleischgenuß“). 
 



 137 

dem mit „Vergänglichkeit, Krankheit und Unvernunft“ Behafteten, der 
„Mißwachs, Unwetter und Verdunkelungen der Sonne und Mond-
finsternisse“ hervorruft70. 
Es ist kennzeichnend, daß in den schriftlichen Überlieferungen des Alter-
tums die Unordnung der Jahreszeiten mit der Verwirrung in der Bewegung 
der Gestirne direkt in Zusammenhang gebracht wird.  
Auch die primitiven Völker in den verschiedensten Teilen der Welt 
bewahren Erinnerungen an derartige Veränderungen im Lauf der Him-
melskörper, im Wechsel der Jahreszeiten und im Zeitablauf, die während 
einer Periode allgemeiner Dunkelheit auftraten. Als Beispiel führe ich eine 
Überlieferung der Oraibis in Arizona an. Sie berichten, daß das Firmament 
tief herabhing und die Welt finster war und keine Sonne, kein Mond und 
keine Sterne zu sehen waren. „Das Volk murrte wegen der Finsternis und 
der Kälte.“ Dann setzte der Planetengott Machito „Tageszeiten, 
Jahreszeiten und die Wege der Himmelskörper fest“71.  
Bei den Inkas war die „lenkende Macht für die Ordnung der Jahreszeiten 
und der Bahnen der Himmelskörper“ der Gott Uira-cocha. „Die Sonne, der 
Mond, der Tag, die Nacht, Frühling und Winter werden von Dir nicht 
vergeblich angewiesen, o Uira-cocha.“72 
Die amerikanischen Quellen, die von einer rotgefärbten Welt sprechen, 
von einem Regen von Feuer, von einem Weltenbrand, von sich neu er-
hebenden Bergen, von furchterregenden Zeichen am Himmel und von 
einer fünfundzwanzigjährigen Dunkelheit, besagten auch, daß „die Folge 
der Jahreszeiten damals verändert wurde“. „Die Astronomen und Geo-
logen, deren Sache dies alles ist..., sollten über die Ursachen nachsinnen, 
die eine solche Verwirrung des Tageslaufs hervorrufen und die Erde mit 
Dämmer bedecken konnten“, schrieb ein Geistlicher, der viele Jahre in 
Mexiko und in den Bibliotheken der Alten Welt verbrachte, in denen alte 
Maya-Handschriften und Werke früher indianischer und spanischer 
Autoren aufbewahrt werden73. Daß die biblische Erzählung von der Zeit 
des Exodus dieselben Grundzüge enthält, kam ihm nicht in den Sinn.  
Mit dem Ende des Mittleren Reiches in Ägypten in den Tagen, als die 
                                                   
70 Plutarch, Isis und Osiris, 49. 
71 Donnelly, Ragnarök, S. 212. 
72 C. Markham, The Inkas of Peru, S. 97-98. 
73 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 28-29. In seinem späteren werk 
Quatre Lettres sur le Mexique (1868) kam Brasseur zu dem Schluß, daß sich in Amerika 
eine ungeheure Katastrophe ereignete und daß wandernde Völkerstämme die Kunde von 
dieser Katastrophe zu vielen Völkern der Erde trugen. 
 



 138 

Israeliten das Land verließen, ging die alte Ordnung der Jahreszeiten zu 
Ende und ein neues Weltalter hob an. Das vierte Buch Esra, das von 
früheren Quellen entlehnt, nimmt auf das „Ende der Jahreszeiten“ Bezug: 
„Ich habe ihn (Moses) ausgesandt, habe mein Volk aus Ägypten geführt 
und es dann an den Berg Sinai gebracht. Daselbst behielt ich ihn viele 
Tage bei mir. Ich teilte ihm viel Wunderbares mit, zeigte ihm die 
Geheimnisse der Zeiten und wies ihm das Ende der Stunden.“74 

Infolge der verschiedenen gleichzeitigen Veränderungen in den Be-
wegungen von Erde und Mond und infolge der behinderten Beobachtungs-
möglichkeit des von Rauch und Wolken verdeckten Himmels konnte der 
Kalender nicht genau bestimmt werden; die genaue Bestimmung der ver-
änderten Länge des Jahres, der Monate und der Tage erforderte eine lang-
fristige, unbehinderte Beobachtung. Die Worte aus den Midraschim, daß 
Moses den neuen Kalender nicht verstehen konnte, beziehen sich auf diese 
Umstände; „die Geheimnisse des Kalenders“ (sod ha-avour) oder genauer 
„das Geheimnis des Überganges“ von einer Zeitrechnung auf die andere 
wurden Moses offenbart, aber er hatte Mühe, sie zu begreifen. In rabbi-
nischen Quellen heißt es weiterhin, daß der Lauf der Gestirne zur Zeit 
Moses' durcheinandergeriet75. 
Der Monat des Auszugs aus Ägypten, der im Frühjahr vor sich ging, 
wurde zum ersten Monat des Jahres: „Dieser Monat soll bei Euch der erste 
Monat sein, und von ihm sollt Ihr die Monate des Jahres anheben.“76  

So kam es zu der eigenartigen Anordnung des jüdischen Kalenders, daß 
Neujahr im siebenten Monat des Jahres gefeiert wird; der Beginn des 
Kalenderjahres wurde damit um beinahe ein halbes Jahr vom Neujahrs-
tage im Herbst fortgerückt. 
Mit dem Ende des Mittleren Reiches und dem Auszug aus Ägypten ging 
eines der großen Weltalter zu Ende. Die vier Himmelsrichtungen wurden 
verschoben und weder die Erdbahn, noch die Pole, noch wahrscheinlich 
die Umdrehungsrichtung blieben, wie sie gewesen waren. Der Kalender 
mußte neu bestimmt werden. Die genaue astronomische Länge eines Jah-
res und eines Tages konnte nicht dieselbe vor und nach einem Umsturz 
sein, bei dem nach den Worten des Papyrus Anastasi IV die Monate um-
gekehrt und „die Stunden in Unordnung gebracht“ wurden. 
 
                                                   
74 IV. Esra 14, 4 (nach Gunkel in: Kautzsch, Apokryphen und Pseudepigraphen des ATs II, 
S. 398). 
75 Pirkei Rabbi Elieser 8; Leket Midraschin 2 a; Ginzberg, Legends VI, 24. 
76 Exodus 12, 2. 
 



 139 

Angaben über die Länge des Jahres zur Zeit des Mittleren Reiches sind in 
keinem zeitgenössischen Dokument zu finden. Da in den Pyramidentexten 
aus der Zeit des Alten Reiches von „fünf Tagen“ die Rede ist, wurde 
irrigerweise angenommen, daß zu jener Zeit das Jahr von 365 Tagen 
bereits bekannt war77. Es ist jedoch keine Inschrift aus dem Alten oder 
dem Mittleren Reich entdeckt worden, in der ein Jahr von 365 Tagen oder 
selbst von 360 Tagen erwähnt wird. Auch in den sehr zahlreichen 
Inschriften des Neuen Reiches vor den Dynastien des 7. Jahrhunderts 
findet sich keinerlei Hinweis auf ein Jahr von 365 Tagen oder auf „fünf 
Tage“78. Somit ist die Unterstellung, daß „die fünf Tage“ der Pyramiden-
texte des Alten Reiches die fünf Tage über 360 bezeichnen, nicht gut 
begründet. 
Es existiert eine direkte Angabe in Form einer Randbemerkung auf einer 
Handschrift des Timaeus, daß ein Kalender mit einem Sonnenjahr von 360 
Tagen nach dem Untergang des Mittleren Reiches von den Hyksos 
eingeführt wurde79; das Kalenderjahr des Mittleren Reiches hatte offenbar 
weniger Tage. 
Ich hoffe, den Nachweis führen zu können, daß vom 15. bis zum S.Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung das astronomische Jahr eine Länge von 
360 Tagen hatte – eine Länge, die es weder vor dem 15. Jahrhundert 
gehabt noch nach dem 8. Jahrhundert wieder hatte. In einem späteren 
Kapitel dieses Werkes wird umfangreiches Material vorgelegt werden, um 
diese Ansicht zu erhärten. 
Die Zahl der Tage eines Jahres war während des Mittleren Reiches 
weniger als 360; die Erdbahn war damals etwas näher der heutigen Um-
laufbahn der Venus. Die Untersuchung der Länge des astronomischen Jah-
res zur Zeit des Alten und des Mittleren Reiches sind jenem Buche vor-
behalten, das sich mit den kosmischen Katastrophen vor dem Beginn des 
Mittleren Reiches befassen wird. 
Ich gebe hier noch einer alten Quelle aus den Midraschim Raum, die sich 
mit einem Widerspruch in den Bibeltexten über die Länge der Gefangen-

                                                   
77 Breasted, History of Egypt, S. 14. 
78 Eine Tabelle der ägyptischen Dynastien und ihre zeitliche Reihenfolge sind Gegenstand 
des in Vorbereitung befindlichen Zeitalters im Chaos. 
79 Siehe Bissing, Geschichte Ägyptens (1904), S. 31, 33; Weill, Chronologie égyptienne, S- 
32. Vgl. aber auch „Das Buch Sothis“ des Pseudo-Manetho in Manetho (Übersetzung 
Waddell), Loeb Classical Library; dort wird die Einführung der Kalenderreform, dem Jahr 
von 360 Tagen noch fünf Tage hinzuzufügen, dem Hyksos-König Aseth zugeschrieben, der 
auch die Verehrung des Apis-Stieres einführte. 
 



 140 

schaft der Juden in Ägypten auseinandersetzt und behauptet, daß „Gott 
während des Aufenthaltes des Volkes Israel in Ägypten den Lauf der 
Planeten beschleunigte“, so daß die Sonne während eines Zeitraumes von 
210 normalen Jahren vierhundert Umläufe ausführte80. Diese Zahlen 
dürfen nicht genaugenommen werden, da sie lediglich bezwecken, zwei 
Bibeltexte in Einklang zu bringen, aber als Hinweis auf Abweichungen in 
den Planetenbewegungen zur Zeit der Gefangenschaft in Ägypten sind sie 
wohl erwähnenswert. 
Im Midrasch Rabba81 heißt es unter Berufung auf Rabbi Simon, daß mit 
dem Ende des sechsten Weltalters bei der Gesetzgebung am Berg Sinai 
eine neue Weltordnung geschaffen wurde. „Es war ein Nachlassen 
(metash) der Schöpfung. Bisher wurde die Zeit der Welt gezählt, aber von 
nun an zählen wir sie nach einer anderen Rechnungsweise.“ Midrasch 
Rabba spricht auch von der „größeren Zeitdauer, die die Planeten 
benötigen“82. 
 
 
 
 

                                                   
80 Ein in Shita Mekubetzet (Nedarim 31 b) zitierter unbekannter Midrasch; siehe Ginzberg, 
Legends V, 420. 
81 Midrasch Rabba, Bereshit (Ausg. Freeman and Simon), ix, 14. 
82 Ebenda, S. 73, Fußnote der Herausgeber. 



 141 

Kapitel 6 
 
 

DER SCHATTEN DES TODES 
 
 
 
Ein volles Jahr nach dem Ausbruch des Krakatoa zwischen Sumatra und 
Java im Jahre 1883 waren auf der ganzen Erde die Sonnenuntergänge und 
Sonnenaufgänge außergewöhnlich farbenreich. Die Ursache hierfür war 
der feine Lavastaub, der, in der Luft schwebend, über den ganzen Erdball 
getragen wurde1. 
Nach dem Ausbruch des Skaptar-Jökull in Island im Jahre 1783 war die 
Erde monatelang verdunkelt, eine Erscheinung, über die zahlreiche zeit-
genössische Autoren berichten. Ein Deutscher verglich damals die trübe 
Welt des Jahres 1783 mit der ägyptischen Finsternis2. Im Jahre von Cäsars 
Tod, 44 v. Chr., war die Welt verdüstert. „Nach der Ermordung Cäsars, 
des Diktators, und während des Antoninischen Krieges“ herrschte „fast ein 
Jahr lang ununterbrochene Düsternis“, schrieb Plinius3, während Virgil 
dieses Jahr folgendermaßen schildert: „Die Sonne ... verhüllte ihr 
strahlendes Antlitz in dämmerigem Düster, und das gottlose Zeitalter bebte 
in Angst vor ewiger Nacht ... Germanien vernahm Waffengeklirr am 
ganzen Himmel; die Alpen wankten in ungewohntem Schrecken ... und 
Phantome, fahl in wunderlicher Weise, zeigten sich im abendlichen 
Zwielicht.“4 
Am 23. September 44 v. Chr., kurze Zeit nach Cäsars Tod, an dem Tage, 
als Octavian eine Feier zu Ehren des Verstorbenen veranstaltete, wurde ein 
Komet am Tageshimmel sichtbar; er war sehr hell und bewegt© sich von 
Norden nach Westen. Er war nur wenige Tage sichtbar und verschwand, 
noch während er im Norden stand5. 

                                                   
1 The Eruption of Krakatoa: Report, herausg. von G. J. Symons, S. 40 f. 
2 Ebenda, S. 393; W. J. Phythian-Adams, The Call of Israel (1934), S. 165. 
3 Historia naturalis II, 30. 
4 Virgil, Georgika I, 466. 
5 Dio Cassius, Römische Geschichte XIV, 7; Plinius II, 71, 93; Sueton, Casar 88; Piutardi, 
Cäsar 96, 3. Es ist bemerkenswert, daß von einem etruskischen Wahrsager namens 
Voclanius ein neues Weltalter verkündet wurde, das mit dem Erscheinen des Kometen von 
44 v. Chr. begonnen haben sollte. Vgl. Komet von Stegemann im Handwörterbuch des 
deutschen Aberglaubens (1927), Sp. 89 ff. 
 



 142 

Anscheinend war die Düsternis, welche die Welt im Jahre nach Cäsars Tod 
einhüllte, von dem in der Atmosphäre verteilten Staub des Kometen 
hervorgerufen. Das „Waffengeklirr“, das „überall am Himmel“ vernom-
men wurde, war wohl das Geräusch, von dem das Eindringen der Gase und 
des Staubes in die irdische Atmosphäre begleitet wurde.  
Wenn der Ausbruch eines einzigen Vulkans ausreicht, die Atmosphäre der 
gesamten Erdkugel zu verdüstern, dann muß die gleichzeitige und langan-
haltende Eruption Tausender von Vulkanen den Himmel schwärzen. Und 
wenn der Staub des Kometen vom Jahre 44 v. Chr. eine verdunkelnde 
Wirkung hatte, dann konnte die Begegnung der Erde mit einem großen, 
Asche nach sich ziehenden Kometen im 15. Jahrhundert v. Chr. ebenfalls 
eine Schwärzung des Himmels hervorrufen. Da dieser Komet alle Vulkane 
in Tätigkeit treten ließ und zudem auch noch neue hervorbrachte, muß die 
sich summierende Wirkung der Ausbrüche und des Kometenstaubes die 
Erdatmosphäre mit schwebendem Staub gesättigt haben. Vulkane speien 
sowohl Wasserdampf wie auch Asche aus. Die durch die Begegnung der 
Erdkugel mit dem Kometen erzeugte Wärme muß eine starke 
Verdampfung an der Oberfläche der Meere und Flüsse ausgelöst haben. So 
bildeten sich neben den Staubwolken auch noch Dampfwolken. 
Zusammen verdunkelten sie den Himmel und zogen tief herabhängend als 
Nebel dahin. Der von dem Gas-Schweif des fremden Sternes zurück-
gelassene Schleier und der Rauch der Vulkane verursachten eine zwar 
nicht völlige, aber tiefe Verdunkelung. Dieser Zustand währte Jahrzehnte, 
und nur ganz allmählich schlugen sich der Staub und die Wasserdämpfe 
nieder. 
„Auf dem ganzen amerikanischen Kontinent herrschte eine tiefe Nacht, 
von der die Überlieferung einstimmig berichtet. In gewissem Sinn bestand 
die Sonne nicht länger für diese verwüstete Welt; nur von Zeit zu Zeit 
wurde sie durch fürchterliche Brände erhellt, die den wenigen diesen 
Nöten entronnenen Menschenwesen den vollen Schrecken ihrer Lage ent-
hüllten.“6 
„In seiner Geschichte der Sonnen-Alter zeigt uns der Verfasser des Codex 
Chimalpopoca im Gefolge der großen Flutkatastrophe furchterregende 
Himmelserscheinungen, auf die zweimal weltweite Finsternis folgte, 
darunter eine von 25 Jahren.“ „Diese Tatsache wird im Codex Chimal-
popoca und in fast allen Überlieferungen Mexikos erwähnt.“7 
                                                   
6 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 47. 
7 Ebenda, S. 28-29. 
 



 143 

 
Der Spanier Gómara, der bald nach der Eroberung in der Mitte des P 16. 
Jahrhunderts in die Neue Welt kam, schrieb8: „Nach der Zerstörung der 
vierten Sonne versank die Welt für einen Zeitraum von 25 Jahren in 
Finsternis. Inmitten dieser tiefen Dunkelheit, zehn Jahre vor dem Auf-
tauchen der fünften Sonne, wurde die Menschheit erneuert.“ In diesen 
Jahren trüber Dämmerung, als die Welt von Wolken bedeckt und von 
Dunst eingehüllt war, wanderte der Stamm der Quiches nach Mexiko, 
wobei er ein in dunkle Nebel gehülltes Meer zu überschreiten hatte9. In 
dem sogenannten Manuskript Quiche wird auch erzählt, daß nur „wenig 
Licht auf die Erdoberfläche schien ... das Antlitz der Sonne und des 
Mondes war von Wolken bedeckt.“10 
Der bereits erwähnte Ermitage-Papyrus von Leningrad enthält Klagen über 
eine furchtbare Katastrophe, bei der Himmel und Erde übereinan-
derstürzten („ich zeige dir das Land um- und umgestürzt; es geschah, was 
nie zuvor geschehen war“). Nach dieser Katastrophe umgab Dunkelheit 
die Erde: „Die Sonne ist verschleiert und scheint nicht vor dem Angesicht 
der Menschen. Niemand kann leben, wenn die Sonne von Wolken ver-
schleiert ist... Niemand weiß, daß es Mittag ist; kein Schatten hebt sich 
ab... nichts blendet den Blick, wenn man sie (die Sonne) betrachtet; sie ist 
am Himmel wie der Mond.“11 
Diese Schilderung vergleicht also das Licht der Sonne mit dem des Mon-
des; aber selbst im Mondlicht werfen die Gegenstände noch einen Schat-
ten. Wenn der Mittag nicht zu unterscheiden war, so muß auch die 
Sonnenscheibe nicht deutlich erkennbar gewesen sein und nur ihr matt 
verteiltes Licht den Tag von der Nacht unterschieden haben. Mit dem Lauf 
der Jahre lichtete sich die Düsternis allmählich. Die Wolken nahmen an 
Dichte ab und der Himmel mit der Sonne wurde wieder hinter dem 
Schleier sichtbar. 
Die Jahre der Finsternis in Ägypten werden in einer Anzahl von Doku-
menten geschildert. Der Papyrus Ipuwer berichtet, daß das Land ohne 
Licht (dunkel) ist12. Im Papyrus Anastasi IV heißt es über die Jahre des 
Elends: „Es geschah aber, daß die Sonne sich nicht erhob.“13 
                                                   
8 Gómara, Conquista de Mexico II, S. 261. Siehe Humboldt, Researches II, S. 16. 
9 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 11. 
10 Ebenda, S.113. 
11 Papyrus 1116 b, recto, veröffentlicht von Gardiner, Journal of Egyptian Archaeology I 
(1914). 
12 Papyrus Ipuwer 9, 8. 
13 Erman, Egyptian Literature, S. 309. 



 144 

Es war die Zeit der Wanderschaft der Juden in der Wüste14. Gibt es 
irgendeinen Hinweis darauf, daß es in der Wüste dunkel war? Bei Jere-mia 
heißt es 2, 6: „Wo ist der Herr, der uns aus Ägyptenland führte und leitete 
uns in der Wüste, im wilden, ungebahnten Land, im Land der Dürre und 
im Land des Todesschattens, in dem Land, da niemand wandelte, noch ein 
Mensch wohnte?“ Der „Schatten des Todes“ steht in Beziehung zu dieser 
Zeit der Wanderschaft nach dem Exodus. Die düstere Bedeutung der 
Wendung „Schatten des Todes“ entspricht der Beschreibung des Ermitage-
Papyrus: „Niemand kann leben, wenn die Sonne durch Wolken verhüllt 
ist.“ 
Von Zeit zu Zeit wurde die Wüste durch Feuersbrünste erhellt15.  
Die Erscheinung der jahrelang andauernden Düsternis prägte sich der 
Erinnerung der Zwölf Stämme ein und wird an vielen Stellen der Bibel 
erwähnt: „Du hast uns ... mit dem Schatten des Todes bedeckt“ (Psalm 
44, 19); „das Volk, das in Finsternis wandelt ... im Lande des Todes-
schattens“ (Jesaia 9, 1). Die Juden „wanderten in der Wüste auf unge-
bahntem Wege ... hungrig und durstig, und ihre Seelen verschmachtet,“ 
und der Herr „führte sie heraus aus der Dunkelheit und dem Schatten des 
Todes“ (Psalm 107); „die Schrecken der Finsternis“ (Hiob 24, 17).  
Bei Hiob 38 spricht der Herr: „Der das Meer abschloß mit seinen Türen 
(Schranken), da es hervorbrach... da ich es mit Wolken kleidete und in 
Dunkel einwickelte wie in Windeln ... und der Morgenröte ihren Ort 
gezeigt; daß die Ecken der Erde gefaßt und die Gottlosen herausgeschüt-
telt würden?“16 
Die niederen und tief dahinziehenden Wolken hüllten die Wanderer in der 
Wüste ein. Bei Nacht zeigten diese Wolken ein schwaches Glühen; ihr 
oberer Teil reflektierte das Sonnenlicht. Daran, daß dieses Glühen 
während des Tages fahl, nach Sonnenuntergang aber rot war, konnten die 
Juden zwischen Tag und Nacht unterscheiden17. Sie wurden während ihrer 
Wanderung in der Wüste durch die Wolken vor der Sonne geschützt und 
nach den Midraschim war es am Ende ihrer Wanderschaft zum ersten Mal, 
daß sie Sonne und Mond erblickten18.  
                                                                                                                                                                         
 
14 Siehe den Abschnitt „Die rote Welt“, Fußnote 4. 
15 Numeri 11, 3; 16, 35. 
16 Vgl. auch Hiob 28, 3 und 36, 32. 
17 Baraita d'Melekhet ha-Mishkan 14; Ginzberg, Legends V, 439. Vgl. auch Hiob37,15. 
18 Ginzberg, Legends VI, 114. 
 
 



 145 

Die Wolken, welche die Wüste während der Wanderung der Zwölf 
Stämme bedeckten, wurden als „himmlisches Gewand“ oder als „Wolken 
der Herrlichkeit“ bezeichnet. „Er breitete eine Wolke aus zur Decke und 
ein Feuer, des Nachts zu leuchten.“ „Und die Wolke des Herrn war des 
Tages über ihnen.“19 Tage und Monate lang verweilte die Wolke an einer 
Stelle und die Juden „zogen nicht weiter“, wenn sich die Wolke aber be-
wegte, folgten die Wanderer ihr und verehrten sie wegen ihres himm-
lischen Ursprungs20. 
Auch in arabischen Quellen lesen wir, daß die Amalekiter der Wolke bei 
ihrer Wanderschaft durch die Wüste folgten, als sie das Hedschas wegen 
der über sie hereingebrochenen Plagen verließen21. 
Auf ihrem Wege nach Palästina und Ägypten trafen sie auf die Israeliten, 
und bei den gegenseitigen Kämpfen spielte die Wolkenwand eine wichtige 
Rolle22. 
Die alte japanische Chronik Nihongi berichtet von der Zeit, als „andau-
ernde Dunkelheit“ und „kein Unterschied zwischen Tag und Nacht“ war. 
Sie schildert im Namen des Kaisers Kami Yamato eine ferne Zeit, als „die 
Welt weitverbreiteter Verwüstung überlassen war; es war ein Zeitalter der 
Dunkelheit und der Unordnung. In dieser Düsternis behütete Hiko-ho-no-
ninigi-no-Mikoto das Recht und regierte so dieses westliche Grenz-
gebiet.“23 In China sprechen die Annalen, die von der Zeit des Kaisers 
Yahu berichten, von dem Tale der Finsternis und dem Ort der Düsternis 
als Stätten astronomischer Beobachtung24. 
Der Name „Schatten des Todes“ bringt die Wirkung dieser sonnenlosen 
Düsternis auf die Lebensvorgänge zum Ausdruck. Die chinesischen Anna-
len des Wong-shi-Shing berichten in dem Kapitel, das von den Zehn 
Stämmen (den zehn Epochen der Urgeschichte der Erde) handelt, daß „zur 
Zeit Wu, dem Sechsten Stamm ... Dunkelheit das Wachstum aller Dinge 
zerstört“.25 
Buddhistische Gelehrte erklären, daß mit dem Aufgang der sechsten 
                                                   
19 Psalm 105, 39; Numeri 10, 34. 
20 Numeri 9, 17-22; 10, 11 f. Die Namen Bezalel und Rafael bedeuten „im Schatten Gottes“ 
und „der Schatten Gottes“. 
21 Kitab-Alaghaniyy (Franz. Übersetzung F. Fresnel), Journal Asiatique, 1838. Vgl. El-
Maçoudi (Mas'udi), Les Prairies d'Or III, Kap. 39. In „Zeitalter im Chaos“ werden diese 
Ereignisse mit dem Exodus zeitlich gleichgesetzt werden. 
22 Quellen bei Ginzberg, Legends VI, 24, Note 141. 
23 Nihongi (Übersetzung E. G. Aston), S. 46 und 110. 
24 Les Mémoires historiques de Se-ma Ts’ien (Übersetzung Chavannes, 1895), I, S. 47. 
25 Donnelly, Ragnarok, S. 211. 
 



 146 

Weltepoche oder „Sonne“ „die ganze Welt mit Rauch erfüllt und von dem 
Ruß dieses Rauches ganz angefüllt wird.“ Es gibt „keine Unterscheidung 
zwischen Tag und Nacht“. Die Düsternis wird von einer „Weltalter 
zerstörenden großen Wolke“ kosmischen Ursprungs und Ausmaßes 
hervorgerufen26. 
Die Ureinwohner der Samoa-Inseln erzählen: „Dann verbreitete sich ein 
Geruch ... der Geruch wurde zu Rauch, und dieser wieder zu Wolken ... 
Auch das Meer erhob sich, und in einer ungeheuren Naturkatastrophe 
versank das Land im Meer ... Die neue Erde (die Samoa-Inseln) hob sich 
aus dem Schoß der alten Erde.“27 In der Dunkelheit, die die Welt einhüllte, 
stiegen die Tonga-Inseln, Samoa, Rotuma, die Fijis, Uvea und Fotuna vom 
Grunde des Meeres empor28. Alte Lieder der Einwohner Hawaiis künden 
von einer anhaltenden Dunkelheit: 
 

Die Erde tanzt ... 
Laßt das Dunkel weichen ... 
Das Himmelsgewölbe drängt herab ... 
Zu Ende ist die Welt Hawaiis29. 

 
Der Stamm der Quiche wanderte nach Mexiko, die Juden zogen durch die 
Wüste, Amalekiter wanderten gen Palästina und Ägypten – offenbar 
machte sich eine Bewegung der Unruhe in allen Ecken der verwüsteten 
Welt bemerkbar. Bei den Ureinwohnern Zentral-Polynesiens findet sich 
die Schilderung einer solchen von Düsternis umwölkten Wanderung in der 
Sage von dem Häuptling Te-erui. Dieser „lebte lange Zeit inmitten tiefer 
Finsternis in Avaiki“, machte sich in einem Kanu mit Namen „Überdrüssig 
der Dunkelheit“ auf, ein Land des Lichtes zu finden und sah nach vielen 
Jahren des Umherwanderns den Himmel nach und nach sich aufhellen, bis 
er in einer Gegend anlangte, „wo sie sich gegenseitig deutlich sehen 
konnten.“30 
Irn Kalevala, dem finnischen Epos, welches „in fernste Vorzeit zurück-
reicht“31, wird die Zeit, als Sonne und Mond vom Himmel verschwanden 

                                                   
26 Warren, Buddhism in Translations, S. 322-327. 
27 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia I, S. 8. 
28 Ebenda I, S. 37. 
29 Ebenda I, S. 30. 
30 Ebenda I, S. 28-29. 
31 Crawford bezieht im Vorwort zu der englischen Übersetzung des Kalevala dieses Gedicht 
auf eine Zeit, als die Ungarn und Finnen noch ein einziges Volk waren, „mit anderen 
Worten in eine Zeit vor mindestens 3000 Jahren“. 
 



 147 

und unheimliche Schatten aufzogen, mit folgenden Worten geschildert: 
 

Selbst die Vögel wurden krank und starben,  
Männer und Mädchen, schwach und hungrig,  
Kamen um in Kälte und in Dunkel,  
Weil die Sonne nicht mehr schien,  
Und das Licht des Mondes fehlte ...  
Und des Nordlands weise Männer  
Wußten nicht, wann der Morgen graute,  
Denn der Mond folgt nicht dem Monat,  
Und die Sonne scheint nicht mittags  
Von ihrem Platz am Himmelszelt32. 

 
Der Versuch, dieses Bild einfach als die Schilderung einer langen Polar-
nacht zu deuten, muß an dem zweiten Teil dieses Textes scheitern: die 
Jahreszeiten kehrten nicht in ihrer gewohnten Reihenfolge wieder. Der 
unheimliche Schatten bedeckte die Erde, als Ukko, der Höchste der finni-
schen Götter, aufhörte, den Himmel zu stützen. Ein wilder Hagel von 
Eisensteinen regnete herab, und dann hüllte sich die Welt ein Menschen-
alter lang in Dunkelheit. 
Diese „Götterdämmerung“ der nordischen Völker ist nichts anderes als der 
„Schatten des Todes“ der biblischen Geschichte. Die gesamte Generation 
derer, die aus Ägypten ausgezogen waren, ging in der lichtlosen Wüste 
zugrunde. Das iranische Buch Bundahish sagt: „Meltau wurde über die 
Pflanzenwelt ausgestreut, und gleich welkte sie dahin.“33 Unter dem in 
seinen Grundfesten erschütterten Himmel breitete sich die Dunkelheit aus, 
und die Erde begann, von schädlichem Getier zu wimmeln. Lange Zeit war 
nichts Grünes mehr zu sehen; die Saaten wollten in dieser sonnenlosen 
Welt nicht keimen. Wie die schriftlichen und mündlichen Überlieferungen 
vieler Völker berichten, währte es viele Jahre, bis die Erde wieder 
Pflanzenwuchs hervorbrachte. Nach den amerikanischen Quellen vollzog 
sich die Erneuerung der Welt und der Menschheit unter dem Schleier 
dieser düsteren Schatten, wobei als Zeit das Ende des 15. Jahres der 
Dunkelheit angegeben wird, zehn Jahre vor dem Ende der Dämmerung34. 
In der biblischen Erzählung ist es wahrscheinlich der Tag gewesen, als 
Aarons dürrer Stab zum ersten Male ausschlug35. 
                                                   
32 Kalevala, Rune 49. 
33 Bundahish III, 16. 
34 Gómara, Conquista, S. cxix. 
35 Numeri 17, 7. Die Wolkendecke blieb über der Wüste bis nach dem Tode Arons. Vgl. 



 148 

 
Diese unheimliche, dunkle und stöhnende Welt war für alle Sinne unan-
genehm mit Ausnahme des Geruchssinnes. Alles war von einem Wohl-
geruch erfüllt, und wenn ein Windhauch wehte, strömten die Wolken einen 
süßen Duft aus. 
Der Papyrus Anastasi IV., der „im Jahre des Elends“ geschrieben ist und in 
dem es heißt, daß die Monate vertauscht sind, schildert den Planetengott, 
wie er „mit dem süßen Wind vor sich“ einherkommt36.  
In einem ähnlichen Text der Hebräer lesen wir, daß der Wechsel der 
Jahreszeiten durcheinandergeraten war und „ein Wohlgeruch die ganze 
Welt“ einhüllte, der von der Rauchsäule ausging. „Israel war von Wolken 
umgeben“, und sobald die Wolken sich in Bewegung setzten, strömten die 
Winde einen „Duft von Myrrhen und Weihrauch“ aus37.  
Die Veden enthalten Hymnen an Agni, der „vom Himmel leuchtet“. Sein 
Wohlgeruch wurde zum Wohlgeruch der Erde. 
 

Dieser, Dein Wohlgeruch ..., 
den die Unsterblichen von einstmals aufsammelten38. 
 

Die Generation jener Tage, da der Stern seinen Wohlgeruch den Menschen 
auf der Erde brachte, ist in den Überlieferungen der Inder unsterblich 
gemacht. Die Vedische Hymne vergleicht den Wohlgeruch des Sternes 
Agni mit dem Dufte des Lotos. 
 
 

Ambrosia 
 
 

Auf welche Weise lösten sich die Schleier der Düsternis? Wenn die Luft 
mit Wasserdampf übersättigt ist, fällt Tau, Regen, Hagel oder Schnee. 
Höchstwahrscheinlich entlud die Atmosphäre ihre wohl aus Kohlenstoff 
und Wasserstoff bestehenden Beimengungen in einer ähnlichen Weise. 
Nach der Katastrophe hüllten Wolken von dickem Staub und von Wasser-

                                                                                                                                                                         
Ginzberg, Legends VI, 114. 
 
36 Erman, Egyptian Literature, S. 309. 
37 Ginzberg, Legends III, 158 und 235; VI, 71. Nach dem Targum Yerushalmi, Exodus 35, 
28: „Die Wolken brachten die Wohlgerüche des Paradieses und breiteten sie in der Wüste 
vor dem Volk Israel aus.“ 
38 Hymns of the Atharva-Veda (Übersetzung M. Bloomfield, 1897), 201-202. 
 



 149 

dampf die Erde für viele Jahre ein. Es ist möglich, daß sich in dem Staub 
und den Dämpfen, infolge von Bakterienwirkung, organische Stoffe bil-
deten, beispielsweise Kohlenwasserstoffe. 
Hat sich irgendein Zeugnis erhalten, daß während der vielen Jahre der 
Düsternis Kohlenwasserstoffe als Niederschlag fielen? 
„Wenn des Nachts der Tau auf das Lager fiel, legte sich das Manna dar-
über.“ Es war wie „der Rauhreif auf dem Boden“. Es hatte die Form von 
Koriandersamen, die gelbliche Farbe des Balsamharzes und einen öligen 
Geschmack wie Bienenwaben. Er wurde „Himmelskorn“ genannt und 
wurde zwischen Steinen gemahlen und in Pfannen gebacken39. Das Manna 
fiel aus den Wolken40. 
Infolge der nächtlichen Abkühlung schlugen sich die Kohlenwasserstoffe 
nieder und fielen zusammen mit dem Morgentau. Die Körner lösten sich in 
der Hitze auf und verdampften; aber in einem geschlossenen Gefäß konnte 
dieser Stoff lange Zeit aufbewahrt werden41.  
Die Exegeten haben sich abgemüht, die seltsame Erscheinung des Manna 
zu erklären und wurden darin von jenen Naturalisten unterstützt, die 
entdeckt hatten, daß eine Tamariskenart der Wüste Sinai zu bestimmten 
Jahreszeiten ihre Samen ausstreut42. Warum aber sollte dieser Samen 
„Himmelskorn“ oder „Himmelsbrot“ genannt werden43, und warum sollte 
es heißen, daß „Brot vom Himmel regnete“44? Auch ist nicht leicht zu 
                                                   
39 Exodus 16, 14-34; Numeri 11, 7-9. 
40 Psalm 78, 23-24. 
41 Exodus 16, 21. 33-34. 
42 Siehe A. P. Stanley, Lectures on the History of the Jewish Church (1863), Teil I, S. 147: 
„Nach der jüdischen Überlieferung des Josephus und nach den Anschauungen der 
arabischen Stämme sowie denen der griechischen Kirche findet sich das Manna noch 
heute als Ausfluß der Tamariskenbüsche.“ In seinen Altertümern III, 26 ff. spricht 
Josephus jedoch nicht von Tamarisken, sondern von einem Tau, der wie Schnee aussah 
und noch immer in der Wüste fällt, eine „Hauptnahrung der Bewohner dieser Ge-
genden“. 
Eine Expedition der Universität in Jerusalem untersuchte im Jahr 1927 die Tamariske der 
Wüste Sinai. Siehe F. S. Bodenheimer und O. Theodor, Ergebnisse der Sinai-Expedition 
(1929), Teil III. 
Ein deutscher Professor brachte sogar Blattläuse in Vorschlag. „Blattläuse wie Blattsauger 
schwitzen zuweilen, auch aus dem After einen honigartigen Saft in solcher Menge aus, daß 
die Pflanzen, besonders im Juli, damit gleichsam überfirnißt sind.“ (W.H. Röscher, Nektar 
und Ambrosia, 1883, S. 14). Wo aber gibt es in der Wüste Wälder, in denen Läuse auf den 
Blättern der Bäume dreimal am Tage ein Mahl für viele Tausende von Wanderern 
bereiteten? 
43 Psalm 78, 24 und 105, 40. 
44 Exodus 16, 4. 
 



 150 

erklären, wie eine Menge Menschen und Tiere viele Jahre inmitten einer 
Wüste von dem dürftigen und nur zeitweise ausgestreuten Samen einer 
Wüstenpflanze hätten leben sollen. Wenn so etwas möglich wäre, wäre die 
Wüste dem Ackerland vorzuziehen, dem das Brot im Schweiße des 
Angesichts abgerungen werden muß. 
Die Wolken brachten das himmlische Brot, so heißt es auch im Talmud45. 
Wenn das Manna aber aus eben den Wolken fiele, welche die ganze Welt 
bedeckten, dann muß es nicht nur in der Wüste der Wanderung gefallen 
sein, sondern überall; und nicht nur die Juden, sondern auch andere Völker 
müssen es gekostet und in ihren Überlieferungen erwähnt haben.  
Die isländische Sage berichtet von einem Weltenbrand, auf den der Fim-
bul-Winter folgte, und von einem Menschenpaar, das allein im Norden 
übrigblieb. „Dieses Menschenpaar lag im Versteck verborgen während 
des Surt-Feuers.“ Dann kam „der furchtbare Fimbul-Winter am Ende 
der Welt (des Weltalters); währenddessen lebten sie vom Morgentau, und 
von ihnen stammen die Leute ab, welche die erneuerte Erde bevöl-
kerten“46. 
Drei Elemente gehören in der isländischen Sage zusammen, die wir auch 
in der jüdischen Überlieferung antrafen: der Weltenbrand, der viele Jahre 
währende dunkle Winter und der Morgentau, der während dieser Jahre der 
Düsternis, in denen nichts wuchs, als Nahrung diente.  
Die Maoris auf Neu-Seeland erzählen von feurigen Winden und unge-
stümen Wolken, die das Wasser zu himmelhohen Flutwellen aufpeitschten 
und von wildem Hagel begleitet waren. Das Meer zog sich zurück. Die 
Hinterlassenschaft von Sturm und Hagel aber war „Nebel, und schwerer 
Tau, und leichter Tau“. Nach der Katastrophe „blieb nur noch wenig festes 
Land über dem Meere stehen. Dann nahm die Lichthelle wieder zu in der 
Welt, und die Lebewesen, die sich dazwischen (Himmel und Erde) 
verborgen hatten, bevor diese getrennt wurden, vermehrten sich nun über 
die Erde“47. 
Diese Sage der Maoris enthält im wesentlichen dieselben Grundzüge wie 
die jüdische Überlieferung. Die Zerstörung der Welt war von Orkanen, 
Hagelstürmen (Meteoriten) und himmelhohen Wasserwogen begleitet; das 
Land versank; Nebel bedeckte lange Zeit die Erde; schwerer Tau fiel 
zusammen mit leichtem Tau auf den Erdboden, wie in der angeführten 

                                                   
45 Traktat Yoma 75 a. 
46 J. A. Mac Culloch, Eddie Mythology (1930), S. 168. 
47 Tylor, Primitive Culture I, S. 324. 
 



 151 

Textstelle Numeri 11, 9. 
Nach buddhistischen Schriften sind Tag und Nacht nicht mehr zu unter-
scheiden und himmlische Ambrosia dient als einzige Nahrung, wenn unter 
völliger Zerstörung der Erde und Austrocknung der Meere ein ? 
Weltzyklus zu Ende geht48. In den Liedern des Rig-Veda49 heißt es, daß 
Honig (madhu) von den Wolken kommt; diese Wolken stammten von der 
Rauchsäule. Unter den Hymnen des Atharva-Veda findet sich auch einer 
auf den Honigregen: „Dem Himmel, der Erde, der Luft, dem Feuer und 
dem Wind ist fürwahr ein Honigregen entsprungen. Diesen, der als Amrit 
(Ambrosia) erscheint, begrüßen alle Geschöpfe aus verehrungsvollem 
Herzen.“50 
Das ägyptische Totenbuch spricht von „den göttlichen Wolken und dem 
großen Tau“, die die Erde dem Himmel nahebringen51.  
Bei den Griechen hieß das himmlische Brot Ambrosia. Die griechischen 
Dichter beschreiben es in denselben Worten wie die Israeliten das Manna; 
es hatte den Geschmack von Honig und dazu einen besonderen Duft. 
Dieses Himmelsbrot hat den klassischen Gelehrten manches Kopf-
zerbrechen verursacht. Griechische Autoren, von Homer und Hesiod an-
gefangen, schildern Ambrosia immer wieder als die himmlische Nahrung, 
die in ihrem flüssigen Zustand Nektar genannt wird52. Sie wurde jedoch 
auch als ein Salböl verwendet53 (sie hatte den Duft einer Lilie), sowie als 
Futter für die Rosse der Hera, wenn sie Zeus im Himmel besuchte54. Hera 
(die Erde) verhüllte sich damit, als sie von ihrem Bruder Ares (Mars) zu 
Zeus (Jupiter) eilte. Was mag dieses Himmelsbrot wohl gewesen sein, das 
zugleich als Pferdefutter diente, als ein Schleier für eine Planetengöttin, als 
Himmelsbrot für die Heroen, das als Heldengetränk flüssig wurde und 
auch noch öl und Duftstoff für Salben war? 
Es war das biblische Manna, das zu Brot gebacken wurde, das einen öligen 
und auch einen honigähnlichen Geschmack hatte, von Mensch und Tier 
auf dem Erdboden gefunden wurde, das Erde und Himmelskörper mit 

                                                   
48 Warren, Buddhism in Translations, S. 322. 
49 Vgl. Roscher, Nektar und Ambrosia, S. 19. 
50 Hymns of the Atharva-Veda, S. 229; Rigveda I, 112. 
51 E. W. Budge, The Book of the Dead (2. Ausg. 1928), Kap. 98; vgl. G. A. Wainwright, 
Journal of Egyptian Archaeology XVIII (1932), 167. 
52 Roscher, Nektar und Ambrosia. 
53 IliasXlV, 170 ff. 
54 Ilias V, 368 ff.; siehe auch ebenda V, 775 ff.; XIII, 34 ff., sowie Ovid, Metamorphosen II, 
119 ff. 



 152 

einem Schleier umhüllte, „Himmelskorn“ und „Brot der Mächtigen“55 

hieß, Wohlgeruch ausströmte und den Frauen in der Wüste als Salböl 
diente56. Manna wurde ebenso wie Ambrosia mit Honig und mit dem 
Morgentau verglichen. 
Die Vorstellung des Aristoteles und anderer Schriftsteller57, daß der Honig 
zusammen mit dem Tau aus der Atmosphäre fiele, gründete sich auf die 
Beobachtungen jener Zeit, als sich aus den die Erde einhüllenden 
Kohlenstoffwolken Honigreif niederschlug. 
Diese Wolken werden im Kalevala als „fürchterliche Schatten“ geschil-
dert, aus denen nach den Worten des Epos Honig fiel. „Und die Wolken 
tropften ihren Duft aus, tropften Honig ... aus ihrer Wohnung im 
Himmel.“58 
Die Maoris im Stillen Ozean und die Juden am Rande Asiens und Afrikas, 
die Inder, die Finnen, die Isländer – alle schildern sie die aus den Wolken 
tropfende Honignahrung und die Todesschatten, welche die Erde im 
Gefolge einer kosmischen Katastrophe umhüllten. Alle Überlieferungen 
stimmen auch darin überein, daß dieses mit dem Morgentau aus den 
Wolken fallende himmlische Brot von einem Himmelskörper herrührte. 
Die Sibylle erzählt, daß das süße Himmelsbrot vom Sternenhimmel kam59. 
Der Planetengott Ukko oder Jupiter soll der Spender des Honigs gewesen 
sein, der aus den Wolken tropfte60. Athene umhüllte die anderen 
Planetengöttinnen mit einem „ambrosischen Gewand“ und versorgte die 
Heroen mit Nektar und Ambrosia61. Auch andere Überlieferungen wollen 
den Ursprung des Honigtaus in einem Himmelskörper sehen, der die Erde 
in Wolken hüllte. Eben deswegen heißen Ambrosia und Manna das 
„Himmelsbrot“. 
 
 
 

                                                   
55 Traktat Yoma, 75 a. 
 
 
56 Ginzberg, Legends III, 49. 
57 Aristoteles, Historia Animalium V, 22. 32; Galen (herausg. von C. G. Kühn 1821 bis 
1823), VI, 739; Plinius, Historia Naturalis XI, 30; Diodor, Weltgeschichte XVII, 75. 
58 Kalevala (Übersetzung Crawford), S. XVI und Rune 9. 
59 Ginzberg, Legends VI, 17. 
60 Kalevala, Rune 15. 
61 Ilias XIV, 170 ff. Vgl. Plutarch, Über das Antlitz (De facie quae in orbe lunae apparet). 
 



 153 

Ströme von Milch und Honig 
 
 
 

Der Honig-Reif fiel in ungeheuren Mengen. Die haggadischen Schriften 
sagen, daß die Menge, die täglich fiel, ausgereicht hätte, das Volk zwei-
tausend Jahre lang zu ernähren62. Alle Völker des Ostens und Westens 
konnten es sehen63. 
Einige Stunden nach Tagesanbruch begann die zunehmende Wärme unter 
der Wolkendecke die Körner zu verflüssigen und verdunsten zu lassen64. 
Der Erdboden nahm einen Teil der flüssigen Masse auf, gerade so, wie er 
Tau aufnimmt. Die Körner fielen auch auf das Wasser, so daß die Flüsse 
ein milchiges Aussehen bekamen. 
Die Ägypter berichten, daß der Nil eine Zeitlang mit Honig vermischt 
dahinfloß65. Das fremdartige Aussehen der Flüsse Palästinas – in der 
Wüste hatten die Juden keinen Fluß gesehen – veranlaßte die von ihrem 
Zuge zurückkehrenden Kundschafter von einem Lande zu berichten, in 
dem „Milch und Honig“ fließt (Numeri 13, 27). „Die Himmel regnen Öl 
und die Waadis fließen mit Honig“, sagt ein in Ras-Schamra (Ugarit) in 
Syrien gefundener Text66. 
In den rabbinischen Schriften heißt es, daß „das schmelzende Manna 
Ströme bildete, die zahlreichen Hirschen und anderen Tieren zum Trinken 
dienten“67. 
Die Hymnen des Atharva-Veda behaupten, daß der Honigregen von Feuer 
und Wind herrührte; Ambrosia fiel herab, und Ströme von Honig flossen 
über die Erde. „Die weite Erde soll köstlichen Honig für uns melken... soll 
Milch in reichen Strömen für uns ausgießen.“68 Die finnische Überlie-
ferung erzählt, daß Land und Wasser nacheinander mit schwarzer, roter 
und weißer Milch bedeckt waren. Schwarz und rot waren aber auch die 
Farben der Substanzen, die die Plagen ausmachten, nämlich Asche und 
„Blut“ (Exodus 7 und 9), und die dritte war die Farbe der Ambrosia, die 
auf Wasser und Land zu Nektar wurde. 
                                                   
62 Midrasch Tehillim über Psalm 23; Tosefla Sota 4, 3. 
63 Traktat Yoma 76 a. 
64 Exodus 16, 21. 
65 Manetho verlegt diese Erscheinung in die Zeit des Pharao Nephercheres. Siehe den Band 
von Manetho in Loeb Classical Library, S. 35, 37, 39. 
66 C. H. Gordon, The Loves and Wars of Baal and Anat (1943), S. 10. 
67 Midrasch, Tannaim, 191; Targum Yerushalmi über Exodus 16, 21; Tanhuma Be-shalla 21 
und andere Quellen. 
68 „Hymnen an die Erdgöttin“, Hymns of the Atharva-Veda (Übersetzung Bloomfield), S. 
199 f.  



 154 

Eine Erinnerung an die Zeit, als „Ströme von Milch und süßen Nektars 
flossen“, wird auch von Ovid bewahrt69. 
 

Jericho 
 
 

Die Erdkruste bebte und barst immer wieder von neuem, während sich 
ihre Schichten nach der großen Verwerfung wieder zurechtrückten. Ab-
gründe taten sich auf, Quellen versiegten und neue Quellen brachen her-
vor70. Als sich die Juden dem Jordan näherten, brach ein Stück der 
Uferböschung herab und hielt den Fluß lang genug auf, um die Zwölf 
Stämme hinüber zu lassen. „Da stand das Wasser, das von oben hernie-
derkam, aufgerichtet über einem Haufen, sehr ferne von der Stadt Adam, 
die zur Seite Zarthans liegt; aber das Wasser, das zum Meer hinunterlief, 
zum Salzmeer, das nahm ab und verfloß. Also ging das Volk hindurch 
gegen Jericho über.“71 
Ein ähnliches Ereignis wurde am 8. Dezember 1267 beobachtet, als der 
Jordan 16 Stunden lang aufgestaut wurde, und ebenso bei dem Erdbeben 
von 1927, als ein Stück Uferböschung nicht weit von Adam entfernt in den 
Fluß stürzte und das Wasser sich über 21 Stunden lang aufstaute; in 
Damieh (Adam) überschritten die Leute das trockene Flußbett72.  
Die Geschichte vom Einsturz der Mauern Jerichos unter den Posaunen-
stößen ist wohlbekannt, aber sie bedarf der Ausdeutung. Das siebentägige 
Hörnerblasen der Priester spielte keine größere ursächliche Rolle als der 
Stab, mit dem Moses nach der Legende einen Weg durch das Meer 
öffnete. „Als das Volk das Tönen der Posaunen hörte“, geschah es, daß 
„die Mauer schlagartig einstürzte.“73 Der laute Posaunenton wurde aber 
durch die Erde hervorgebracht; die israelitischen Stämme meinten in ihrem 
Wunderglauben, daß das Dröhnen der Erde als Antwort auf das sieben-
tägige Blasen der Widderhörner gekommen sei. 
Die großen Mauern Jerichos – sie waren 12 Fuß stark – sind ausgegraben 
worden, und es ergab sich, daß sie tatsächlich durch ein Erdbeben zerstört 
worden waren74. Die archäologischen Anhaltspunkte beweisen auch, daß 
                                                   
69 Metarmophosen I, 111-112. 
 
70 Numeri 16, 31-35; 20, 11; Psalm 78, 16; 107, 31-35. 
71 Josua 3, 16. Die richtige Übersetzung lautet: „sehr weit bei Adam.“ 
72 J. Garstang, The Foundations of Bible History (1931), S. 137. 
73 Josua 6, 20. 
74 E. Sellin und C. Watzinger, Jericho. Die Ergebnisse der Ausgrabungen (1913). 



 155 

dieses Ereignis zu Beginn der Hyksos-Dynastie eintrat, also kurz nach dem 
Ende des Mittleren Reiches75. Die Erde hatte sich von der vorauf-
gegangenen Weltkatastrophe noch nicht erholt und antwortete mit un-
aufhörlichen Zuckungen, als die Stunde eines neuen kosmischen Unheils 
nahte: das Ereignis nämlich, das wir am Anfang dieses Buches schilderten, 
bevor wir zu dem Weltenumsturz des Exodus zurückgingen – der Aufruhr 
in den Tagen Josuas, als die Erde stillstand am Tage der Schlacht bei Beth-
Horon. 

                                                   
75 J. Garstang und G. B. E. Garstang, The Story of Jericho (1940). 
 



 156 



 157 

 
Kapitel 7 

 
STEINE, DIE IN LÜFTEN SCHWEBEN 

 
 

„Die heißen Hagelsteine, die auf Moses Fürbitte in der Luft innehielten, 
während sie bereits unterwegs waren, auf die Ägypter herabzustürzen, 
prasselten nun auf die Kanaaniter nieder.“1 Diese Worte sind so zu ver-
stehen, daß ein Teil der Meteoriten vom Kometen des Exodus etwa 50 
Jahre lang am Himmel weiterzog, um dann in den Tagen Josuas im Tale 
von Beth-Horon niederzugehen – an jenem Vormittag, als Sonne und 
Mond stillstanden. Die Schilderung in Talmud und Midrasch legt die 
Vermutung nahe, daß derselbe Komet nach etwa 50 Jahren wiedergekehrt 
war und wiederum nahe an der Erde vorbeizog. Dieses Mal kehrte er zwar 
nicht gerade die Pole der Erde um, aber er bog doch die Erdachse längere 
Zeit seitwärts. Wiederum wurde in den Worten der Rabbiner die Welt „im 
Wirbelwind verzehrt“, „alle Königreiche wankten“, „die Erde bebte und 
zitterte vor dem Getöse des Donners“, die erschreckte Menschheit wurde 
von neuem dezimiert und die Leichname waren wie Kehricht an diesem 
Tage des Zornes2. 
Während sich dies auf der Erde abspielte, war der Himmel in Verwirrung. 
Steine fielen herab, Sonne und Mond hielten auf ihrer Bahn inne, und auch 
ein Komet sollte sichtbar gewesen sein. Habakuk beschreibt das 
himmlische Wunderzeichen an jenem denkwürdigen Tage, als – mit seinen 
Worten – „Sonne und Mond stillstanden in ihrer Wohnung“: Es erschien 
als eine Gestalt auf einem von Rossen gezogenen Wagen und wurde als 
der Engel des Herrn angesehen. 
In der Luther-Übersetzung der Bibel heißt diese Textstelle: „Sein Glanz 
war wie Licht; Strahlen gingen von seinen Händen; darinnen war ver-
borgen seine Macht. Vor ihm her ging Pestilenz, und Plage ging aus, wo er 
hintrat. Er stund und maß die Erde, er schaute und machte beben die 
Heiden, daß zerschmettert wurden die Berge, die von alters her sind ... 
 
 
 
                                                   
1 Ginzberg, Legends IV, 10; Babylonischer Talmud, Traktat Berakhot 54 b. Siehe auch den 
Midrasch des Rabbi Elieser oder 32 Midot. 
2 Siehe den Abschnitt „Eine ganz unglaubliche Geschichte“ (S. 55 ff.). 
 



 158 

Wärest du nicht zornig, Herr, in der Flut, und dein Grimm in den Wassern, 
und dein Zorn im Meer, da du auf deinen Rossen rittest, und deine Wagen 
den Sieg behielten?... Du teiltest die .Ströme ins Land. Die Berge sahen 
dich, und ihnen ward bange; der Wasserstrom fuhr dahin, die Tiefe ließ 
sich hören, die Höhe hub die Hände auf. Sonne und Mond stunden still. 
Deine Pfeile fuhren mit Glänzen dahin und deine Speere mit Blicken des 
Blitzes. Du zertratest das Land im Zorn, und zerdroschest die Heiden im 
Grimm... Deine Rosse gingen im Meer, im Schlamm großer Wasser.“3 
Da die Schreibweise der Heiligen Schrift die Eigenart hat, aus irgendwel-
chen psychologischen Gründen vom Leser leicht falsch gelesen, falsch 
verstanden und falsch ausgelegt zu werden, so bringe ich hier einige Text-
stellen aus dem 3. Kapitel des Habakuk in einer modernisierten Fassung: 
„Den Himmel verdeckt sein Glanz, seine Hellung füllt das Erdreich, daß es 
scheinend wie von Sonnenlicht wird, Strahlen sind ihm zur Seite, – und 
Verborgenheit ist doch dort seiner Macht. Die Seuche geht vor ihm her, in 
seiner Fußspur zieht die Pest aus. Er steht und schwankend macht er das 
Erdreich, er sieht hin und sprengt die Weltstämme auf, schon bersten die 
ewigen Berge ... Ist wider Ströme entflammt, du, wider die Ströme dein 
Zorn, widers Meer dein Überwallen, daß du's auf deinen Rossen befährst, 
deinem Fahrzeug der Befreiung? ... Ströme spaltest du zu Erdreich, dich 
sahn und zitterten die Berge, der Wetterschwall des Wassers stürzt nieder, 
seinen Hall gibt der Abgrund aus, in der Höhe streckt ihre Hände die 
Sonne, der Mond bleibt in seinem Söller stehn (der hebräische Text ist 
besser übersetzt mit: „Die Höhe streckt ihre Hände; die Sonne, der Mond 
stand still im Söller“), Licht zu machen gehn deine Pf eile, Schein zu 
spenden der Blitz deines Speers. Im Groll schreitest über die Erde, im Zorn 
stampfst Weltstämme du! ... Da schreitest du, deine Rosse, ins Meer, die 
Brandung der großen Wasser.“4 
Wenn die Erde in ihrer Achsendrehung gestört war, mußte die mecha-
nische Reibung der verlagerten Schichten und des Magma die Welt in 
Brand setzen. 
Und die Welt brannte in der Tat. Die griechische Geschichte von Phaëthon 
soll hier wegen der Auslegung, die Solon bei seinem Besuche in Ägypten 
hörte, gebracht werden. 
 
 

                                                   
3 Habakuk 3, 3-15. 
4 Das Buch der Zwölf, verdeutscht von Martin Buber (Die Schrift XIII), S. 149 ff. 
 



 159 

Phaëthon 
 

Die Griechen sowohl wie die Karier und andere Völker an den Küsten des 
Ägäischen Meeres erzählen, daß die Sonne einstmals aus ihrer Bahn ge-
drängt wurde und einen ganzen Tag lang verschwand, während die Erde 
versengt und überflutet wurde. 
Nach der griechischen Sage machte der junge Phaëthon, der den Anspruch 
erhob, von der Sonne abzustammen, an jenem unheilvollen Tage den 
Versuch, den Sonnen wagen zu lenken. Es war ihm aber unmöglich, 
„gegen die wirbelnden Pole“ seine Bahn einzuhalten, und „ihre rasende 
Achse“ schleuderte ihn fort. Der griechische Name Phaëthon bedeutet „der 
Lodernde“. 
Viele Schriftsteller haben sich mit der Erzählung von Phaëthon befaßt; die 
bestbekannte Darstellung stammt von dem römischen Dichter Ovid. Der 
Sonnenwagen, von Phaëthon gelenkt, folgte „nicht mehr derselben Bahn 
wie zuvor“. Die Rosse „brechen aus ihrer Bahn aus“ und „rasen ziellos 
dahin, stoßen an die tief in den Himmel gesetzten Sterne und zerren den 
Wagen weiter auf unerforschten Bahnen“. Die Sternbilder des Großen und 
Kleinen Bären suchten in das verbotene Meer zu tauchen, und der 
Sonnenwagen streifte durch unbekannte Himmelsweiten. Er wurde „da-
hingetragen, grad wie ein Schiff vor dem ungestümen Sturmwind dahin-
fliegt, das der Steuermann, das nutzlose Ruder fahren lassend, Göttern und 
Gebeten überantwortet hat.“5 
„Die Erde geht in Flammen auf, die höchsten Gipfel zuerst, tiefe Risse 
springen auf, und alle Feuchtigkeit versiegt. Die Wiesen verbrennen zu 
weißer Asche; die Bäume werden mitsamt ihren Blättern versengt, und das 
reife Korn nährt selbst die es verzehrende Flamme... Große Städte gehen 
mitsamt ihren Mauern unter, und die ungeheure Feuersbrunst verwandelt 
ganze Völker zu Asche.“ 
„Die Wälder mitsamt den Bergen stehen in Flammen ... Der Ätna brennt 
lichterloh ... und der doppelgipflige Parnaß ... Nicht gerettet wird Sky-
thien durch die Rauheit dieses Landstrichs; der Kaukasus selbst brennt... 
die himmelhochragenden Alpen und der wolkengekrönte Apennin.“ Die 
versengten Wolken stoßen Rauch hervor. Phaëthon sieht die Erde in 
Flammen stehen. „Völlig eingehüllt in den dichten heißen Rauch, kann er 
nicht länger Asche und Funkenwirbel ertragen. In dieser pechschwarzen 
Finsternis sieht er nicht mehr, wo er ist oder wohin er treibt.“  
                                                   
5 Ovid, Metamorphosen II. 
 



 160 

„Damals war es, wie die Menschen glauben, daß die Völker Aethiopiens 
dunkelhäutig wurden, da durch die Hitze das Blut an die Körperoberfläche 
gezogen wurde.“ 
„Damals war es auch, daß Libyen zur Wüste wurde, denn die Hitze 
trocknete die Feuchtigkeit auf ... Die Wasser des Don dampfen; der 
Euphrat in Babylonien brennt; Ganges, Phasis, Donau und Alpheus sieden; 
die Ufer der Spercheos stehen in Flammen. Der goldene Sand des Tejo 
schmilzt unter der glühenden Hitze, und die Schwäne ... werden versengt 
... Der Nil zieht sich in Furcht und Schrecken bis ans Ende der Erde 
zurück... die sieben Mündungen liegen leer, mit Sand gefüllt -sieben breite 
Rinnen, allesamt ohne Wasser. Dasselbe Unheil trocknet die Flüsse 
Thraziens aus, den Hebrus und den Strymon, desgleichen die Flüsse des 
Westens, Rhein, Rhone, Po und Tiber ... Große Risse gähnen allenthalben, 
selbst das Meer schrumpft zusammen, und was eben noch eine 
weitgedehnte Wasserfläche war, ist eine trockene Sandebene. Berggipfel, 
die bisher das tiefe Meer bedeckt hatte, recken sich empor und vermehren 
so die Zahl der zerstreuten Zykladen.“ 
Wie sollten die Dichter gewußt haben, daß eine Änderung in der Bewe-
gung der Sonne am Firmament einen Weltenbrand verursachen mußte, mit 
auflodernden Vulkanen, siedenden Flüssen, schwindenden Meeren, neu 
entstehenden Wüsten, auftauchenden Inseln, wenn ein derartiges Ereignis 
sich nicht tatsächlich zugetragen hätte? 
Auf diese Störung der Sonnenbewegung folgte eine Zeitspanne von der 
Länge eines Tages, während der die Sonne überhaupt nicht erschien. Ovid 
fährt fort: „Wenn wir dem Hörensagen glauben wollen, so verging ein 
ganzer Tag ohne die Sonne6. Aber die brennende Welt gab Licht.“ Dieser 
langanhaltenden Nacht in einem Teil der Welt muß ein anhaltender Tag in 
einem anderen Teil entsprochen haben. Bei Ovid handelt es sich um 
dieselbe Erscheinung, wie sie das Buch Josua schildert, jedoch auf einer 
arideren geographischen Länge. Dies mag gleichzeitig zu Betrachtungen 
über die geographische Herkunft der indo-iranischen oder karischen 
Einwanderer Griechenlands anregen. 
Die Erdkugel änderte die Neigung ihrer Achse, und auch die Breiten ver-
änderten sich. Ovid schließt die in der Erzählung von Phaëthon enthaltene 
Schilderung der Weltenkatastrophe mit folgenden Worten: „Indem sie alle 
Dinge unter ihrem gewaltigen Beben erschütterte, sank sie (die Erde) ein 
wenig tiefer unter ihren gewohnten Platz zurück.“  
                                                   
6 „Si modo credimus, unum isse diem sine sole ferunt.“ 
 



 161 

Plato berichtet eine Geschichte, die Solon, der weise Herrscher Athens, 
zwei Menschenalter zuvor gehört hatte7. Solon hatte bei einem Besuch in 
Ägypten einige in alten Überlieferungen bewanderte Priester über die 
früheste Geschichte befragt. Er entdeckte dabei, daß „weder er selbst, noch 
irgendein anderer Grieche auch nur irgend etwas – so möchte man fast 
sagen – über diese Dinge wußte.“ Solon erzählte den Priestern die Ge-
schichte von der Sintflut, die einzige alte Überlieferung, die ihm gegen-
wärtig war. Einer der Priester, ein alter Mann8, sagte: „Es waren und es 
werden viele mannigfaltige Vernichtungen der Menschheit sein, die 
größten durch Feuer und Wasser, weniger große durch zahllose andere 
Ursachen. Sowohl in deinem Lande, wie in unserem wird erzählt, wie vor 
Zeiten Phaëthon, der Sohn des Helios, seines Vaters Wagen anschirrte 
und, außerstande, ihn auf der gewohnten Bahn zu lenken, alles auf Erden 
verbrannte, während er selbst durch einen Blitzschlag umkam. Diese 
Geschichte hat, so wie sie erzählt wird, die Gestalt einer Sage. Wahr daran 
ist aber das Auftreten einer Verschiebung der Himmelskörper in ihrer 
Bewegung um die Erde, sowie eine Zerstörung aller Dinge auf Erden 
durch einen wütenden Feuerbrand, die sich in langen Zeitabständen 
wiederholt.“9 
Der ägyptische Priester erklärte Solon, daß bei diesen Katastrophen die 
schriftlichen Aufzeichnungen vieler Völker und ihrer gelehrten Männer 
vernichtet wurden; aus diesem Grunde waren die Griechen noch wie Kin-
der, da sie nichts mehr von den wahren Schrecken der Vergangenheit 
wußten. 
Diese Worte des Priesters waren eine Einleitung zu seinem Bericht über 
Länder, die ausgetilgt wurden zu einer Zeit, da auch Griechenland und die 
ganze Welt von dem himmlischen Zorn heimgesucht wurden. Er erzählte 
die Geschichte eines mächtigen Königreiches auf einer großen Insel inmit-
ten des Atlantischen Ozeans, die untertauchte und für immer in den Fluten 
versank. 
 
 
  

                                                   
7 Plato, Timaeus. 
8 Nach Plutarch (Isis und Osiris) war der Name des Priesters: Sonchis von Sais. 
9 Plato, Timaeus 22 C-D. 



 162 

 
Atlantis 

 
 
Die von Plato überlieferte Geschichte von der Insel Atlantis, die Afrika bis 
zur Grenze Ägyptens und Europa bis zur Toskana auf der Apennin-
halbinsel beherrschte und die von Erdbeben erschüttert in einer einzigen 
unheilvollen Nacht versank, hat immer wieder die Phantasie der Bücher-
schreiber beschäftigt. Strabo und Plinius glaubten, daß die Geschichte von 
Atlantis ein Trugbild des alten Plato gewesen sei. Bis zum heutigen Tage 
aber ist die Überlieferung, wie sie Plato bringt, nicht erloschen. Dichter 
und Romanschriftsteller haben das Thema unbekümmert ausgesponnen, 
Wissenschaftler taten desgleichen mit Vorsicht. Ein unvollständiger Kata-
log der Atlantis-Literatur aus dem Jahre 1926 enthält 1700 Titel10. Obwohl 
Plato deutlich angab, daß Atlantis hinter den Säulen des Herkules 
(Gibraltar) im Atlantischen Ozean lag, wie dies auch durch den Namen der 
Insel angezeigt wird, haben Reisende und andere Rätselrater Atlantis in 
alle Teile der Welt verlegt, selbst auf trockenes Land, so z. B. nach 
Tunesien11, Palästina12 und Südamerika. Auch Ceylon, Neufundland und 
Spitzbergen zog man in Erwägung. Dies ergab sich aus der Tatsache, daß 
Sagen von Überschwemmungen und versinkenden Inseln in allen Teilen 
der Welt zu finden sind. 
Plato zeichnete auf, was Solon in Ägypten von dem Priester gehört hatte. 
„Der (Atlantische) Ozean war zu jener Zeit für Schiffe befahrbar, denn vor 
dem Durchlaß, den Ihr Griechen mit Euren Worten ,Die Säulen des 
Herakles’ (Herkules) nennt, war eine Insel gelegen, die größer als Libyen 
und Asien (Kleinasien) zusammengenommen war; und es war den Rei-
senden jener Zeit möglich, von ihr aus zu den anderen Inseln hinüberzu-
fahren und von diesen Inseln zu dem ganzen Kontinent jenseits von ihnen, 
der diesen Ozean umschließt ... Dort drüben ist ein wirklicher Ozean und 
das ihn umgebende Land kann mit Fug und Recht, im vollsten Sinne des 
Wortes, ein Kontinent genannt werden. Nun gab es aber auf dieser Insel 
Atlantis einen Bund von Königen, eine große und wunderbare Macht, die 
über die ganze Insel herrschte, desgleichen auch über viele andere Inseln 
und Teile des Festlandes; darüber hinaus beherrschten sie die Länder 

                                                   
10 J. Gattefossé und C. Roux, Bibliographie de l’Atlantide et des questions connexes (1926). 
11 A. Herrmann, Unsere Ahnen und Atlantis (1934). 
12 F. C. Baer, L'Atlantique des Anciens (1835). 
 



 163 

diesseits der Meerenge von Libyen bis nach Ägypten und von Europa bis 
zur Toskana.“13 
Im 19. Jahrhundert kreuzten Schiffe auf dem Atlantischen Ozean, um den 
Meeresgrund nach Atlantis zu durchforschen, und vor dem zweiten Welt-
krieg gab es wissenschaftliche Gesellschaften mit dem einzigen Zweck, 
das Problem der versunkenen Insel zu ergründen. 
Zahlreiche Theorien wurden aufgestellt nicht nur über die örtliche Lage 
von Atlantis, sondern auch über die kulturellen Leistungen seiner Ein-
wohner. Plato schrieb in einem anderen Werke (Kritias) eine politische 
Abhandlung und wählte als Schauplatz dieser Utopie die versunkene Insel. 
Heutige Gelehrte, die eine gewisse Ähnlichkeit zwischen den ameri-
kanischen, ägyptischen und phönizischen Kulturen zu sehen glaubten, 
vermuten in Atlantis das entsprechende Verbindungsglied. Diese Mut-
maßungen haben viel Wahrscheinlichkeit für sich; wenn sie zutreffen, so 
wird vielleicht Kreta, als Ausgangsbasis karischer Seefahrer, manchen 
Aufschluß über Atlantis geben können, wenn die kretischen Inschriften 
erst einmal genügend entziffert sind. 
Ein Punkt in Platos Schilderung vom Untergang von Atlantis bedarf der 
Berichtigung. Plato sagt, daß Solon die Geschichte dem älteren Kritias 
erzählte und daß der junge Kritias, Platos Freund, sie von seinem Groß-
vater hörte, als er zehn Jahre alt war. Der junge Kritias erinnerte sich, daß 
ihm erzählt wurde, daß der Untergang von Atlantis sich vor neuntausend 
Jahren zugetragen habe. Darin ist eine Null zuviel. Wir kennen keinerlei 
Spuren menschlicher Kultur, abgesehen von denen der jüngeren Steinzeit, 
noch irgendeines seefahrenden Volkes aus einer Zeit neuntausend Jahre 
vor. Solon. Zahlen, die wir in unserer Kindheit hören, wachsen in unserem 
Gedächtnis ebenso wie Größenmaßstäbe. Wenn wir das Heim unserer 
Kindheit wiedersehen, sind wir über die Kleinheit der Räume überrascht – 
wir hatten sie viel größer in Erinnerung. Was auch immer die Quelle 
dieses Irrtums sein mag, das wahrscheinlichste Datum des Untergangs von 
Atlantis liegt in der Mitte des 2. Jahrtausends, neunhundert Jahre vor 
Solon, als die Erde zweimal große Katastrophen infolge der 
„Verschiebung der Himmelskörper“ durchmachte. Diese Worte Platos 
fanden am wenigsten Beachtung, obwohl sie es am meisten verdienten.  
Die Zerstörung von Atlantis wird von Plato so beschrieben, wie er es von 
seinem Gewährsmann gehört hatte: „Zu einem späteren Zeitpunkt ereig-
neten sich unheilverkündende Erdbeben und Überschwemmungen, und ein 
                                                   
13 Plato, Timaeus 24 E-B. 
 



 164 

schrecklicher Tag und eine schreckliche Nacht kam über sie, als die ganze 
Schar Eurer (griechischen) Krieger von der Erde verschlungen wurde, und 
die Insel Atlantis in gleicher Weise vom Meer verschlungen wurde und 
verschwand. Deswegen ist auch der Ozean an dieser Stelle nun 
unpassierbar und unergründlich geworden, da er durch die schlammige 
Untiefe versperrt wird, welche die Insel im Versinken bildete.“14 Zu der 
Zeit, als Atlantis im Ozean unterging, wurde auch die Bevölkerung 
Griechenlands vernichtet: die Katastrophe war allgemein.  
Der Psalmist schreibt, gleichsam als ob er diese Ereignisse zurückrufen 
wollte: „Du hast die Städte umgestürzt und ihr Gedächtnis ist umgekom-
men samt ihnen.“15 Und weiter: „Gott ist unsere Zuversicht und Stärke ... 
darum fürchten wir uns nicht, wenngleich die Welt unterginge und die 
Berge mitten ins Meer sänken; wenngleich das Meer wütete und 
wallete.“16 
 

 
Die Fluten des Deukalion und Ogyges 

 
 

Die griechische Geschichte kennt zwei große Naturkatastrophen: die Flu-
ten des Deukalion und des Ogyges. Eine von ihnen, gewöhnlich die des 
Deukalion, wird von den griechischen Schriftstellern zeitlich mit dem 
Feuerbrand Phaëthons gleichgesetzt. Die Fluten des Deukalion und 
Ogyges brachten ungeheure Zerstörungen über das griechische Festland 
sowie die umliegenden Inseln, und veränderten dabei die geographische 
Gestalt dieser Gebiete. Die Flut des Deukalion war am verheerendsten: das 
Wasser bedeckte das ganze Land und vertilgte die Bevölkerung. Der Sage 
nach blieb nur ein Menschenpaar am Leben, Deukalion und sein Weib. 
Diese letzte Einzelheit ist natürlich ebensowenig wörtlich zu nehmen wie 
entsprechende Angaben in anderen Katastrophensagen, wie sie überall auf 
der Welt zu finden sind; so glaubten beispielsweise die beiden Töchter 
Lots, die sich nach dem Untergang von Sodom und Gomorra mit ihrem 
Vater in einer Höhle verborgen hatten, daß sie mit ihm zusammen die 
einzigen Überlebenden im ganzen Lande seien17.  
Die Chronologen unter den Kirchenvätern besaßen Anhaltspunkte dafür, 

                                                   
14 Plato, Timaeus 25 C-D. 
15 Psalm 9, 7. 
16 Psalm 46, 1-4. 
17 Genesis 19, 31. 



 165 

daß eine der beiden Katastrophen, entweder die Flut des Deukalion oder 
die des Ogyges, sich gleichzeitig mit dem Auszug aus Ägypten ereignet 
habe. 
Julius Africanus schrieb: „Wir versichern, daß Ogygus (Ogyges), nach 
dem die erste Flut (in Anika) ihren Namen trägt, und der errettet wurde, 
während unzählige umkamen, zur Zeit des Auszuges aus Ägypten 
zusammen mit Moses lebte.“18 „Das Passahfest und der Auszug der Juden 
aus Ägypten fanden statt und so auch die Flut des Ogyges in Attika. Und 
das ist nur vernunftgemäß. Denn es ist nur zu erwarten, daß, während die 
Ägypter im Zorn Gottes mit Sturm und Hagel geschlagen wurden, gewisse 
Teile der Erde mit ihnen leiden würden.“19  

Eusebius legte die Flut des Deukalion und den Feuerbrand des Phaëthon in 
das zweiundfünfzigste Lebensjahr Moses'20. Augustin setzte die Flut des 
Deukalion ebenfalls mit der Zeit Moses' gleich21; die Flut des Ogyges fand 
seiner Ansicht nach früher statt. Ein Chronologe des 7. Jahrhunderts 
(Isidor, Bischof von Sevilla)22 datierte die Flut des Deukalion in die Zeit 
Moses'; andere Chronologen des 7. Jahrhunderts rechneten ebenfalls aus, 
daß die Flut des Deukalion zur Zeit Moses' stattfand, wenn auch nicht 
genau gleichzeitig mit dem Auszug aus Ägypten23. 
Wenn die Katastrophen sich kurz nacheinander ereigneten, scheint es 
wahrscheinlicher, daß die Flut des Ogyges nach der des Deukalion statt-
fand, die ja tatsächlich das ganze Land vernichtete und entvölkerte und alle 
Erinnerung an das, was bisher geschehen war, auslöschte. Nach den Wor-
ten Platos, der den ägyptischen Gewährsmann des Solon zitiert, müssen 
die Katastrophen der Beachtung seitens der nachfolgenden Generationen 
entgangen sein, weil infolge der Verwüstung „die Überlebenden viele 
Generationen lang dahinstarben, ohne imstande zu sein, sich schriftlich 
                                                   
18 Julius Africanus in The Ante-Nicene Fathers, herausg. A. Robert und J. Donaldson 
(1896), VI, S. 132. 
19 Ebenda, S. 134. 
20 Eusebius'  Werke, Bd. V, Die Chronik, „Chronikon-Kanon“. 
21 Civitas Dei XVIII, 10 und 11. 
22 Siehe J. G. Frazer, Folklore in the Old Testament (1918) I, S. 159. 
23 Seth Calvisius schreibt in Opus chronologicum (1629), das Jahr der Welt 2429 (ent-
sprechend dem Jahr 1519 vor unserer Zeitrechnung) dem Feuerbrand Phaëthons zu, das Jahr 
der Welt 2432 (1516 v. Chr.) der Flut des Deukalion, und das Jahr der Welt 2453 (1495 v. 
Chr.) dem Exodus. 
Christopher Helvicus (1581-1617) schreibt in Theatrum historicum (1662) das Weltjahr 
2437 der Flut des Deukalion und dem Feuerbrand des Phaëthon zu, und das Weltjahr 2453 
(oder 797 a Diluvio universali) dem Auszug aus Ägypten. 
 



 166 

auszudrücken“. Die Erinnerung an die Katastrophe des Ogyges wäre in der 
Katastrophe des Deukalion untergegangen, wenn Ogyges dem Deukalion 
vorausgegangen wäre24. 
Offenbar ist es richtig, die Flut des Deukalion in die Tage des Exodus zu 
verlegen; dennoch haben auch die recht, die Ogyges und Moses für Zeit-
genossen hielten, nur, daß Moses diese Flut selbst nicht mehr erlebte, da 
sie erst zur Zeit seines Nachfolgers Josua stattfand.  
Zur Erinnerung an die Deukalische Flut beging die Bevölkerung Athens 
ein Fest im Monat Anthesterion, welcher ein Frühlingsmonat war; das 
Fest trug den Namen Anthesteria. Am dreizehnten des Monats, dem 
Haupttage des Festes, wurde Honig und Mehl als Opfer in eine Erdspalte 
gegossen25. 
Das Datum dieser Zeremonie – der dreizehnte Tag des Anthesterion im 
Frühling – ist vielsagend, wenn wir uns an das erinnern, was in dem 
Kapitel unter der Überschrift „13“ gesagt wurde. Es war am dreizehnten 
Tage des Frühlingsmonats (Aviv), an dem die große Planetenbegegnung 
stattfand, die dem Auszug Israels aus Ägypten um einige Stunden vor-
ausging. 
Die Darbringung von Honig und Mehl als Hauptzeremonie des Festes ist 
ebenfalls aufschlußreich, wenn wir uns daran erinnern, daß Manna, das 
Himmelsbrot, das wie Honig schmeckte, nach der Begegnung der Erde mit 
dem Himmelskörper auf die Erde herabfiel. 
Die Herkunft des Namens Deukalion ist unbekannt26. Über Name und 
Person des Ogyges dagegen besitzen wir einige konkrete Angaben. Ob-
wohl Ogyges ein König war, wußten dieselben griechischen Geschichts-
schreiber, welche die Flut des Ogyges als eines der hervorragendsten Er-
eignisse in der Vergangenheit ihres Landes verzeichneten, gleichwohl 
nichts von einem Könige dieses Namens in Griechenland27. Wer war 
Ogyges? 
                                                   
24 Vgl. jedoch Frazer, Ancient Stories of a Great Flood, Journal of the Royal Anthro-
pological Institute, XLVI (1916). Immerhin ordnete Eusebius Deukalion vor Ogyges ein. 
25 Vgl. Pausanias, Beschreibung Griechenlands I, 18. Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie, 
unter „Anthisteria“; ebenso Andree, Die Flutsagen, S. 41. 
26 „So klar nun im ganzen die Bedeutung der Sage, so rätselhaft ist die des Namens.“ 
Röscher,   „Deukalion“,   Lexikon  der griechischen  und  römischen  Mythologie.   Nach 
Homer war Deukalion ein Sohn des Kreter-Königs Minos und ein Enkel von Zeus und 
Europa (Ilias XIV, 321 ff.; XIII, 450 f.). Nach Apollodor (Bibliothek 1/7) war Deukalion ein 
Sohn des Prometheus. 
27 Julius Africanus schrieb: „Nach Ogygus (Ogyges) blieb infolge der allgemeinen von der 
Flut  verursachten  Verwüstung das heutige Attika bis zu  Cecrops ohne  König,  eine Zeit- 
 



 167 

Wir können diese Frage beantworten. Als sich die Juden unter Moses’ 
Führung der Grenze der Moabiter näherten, segnete Bileam das Volk 
Israel mit folgenden Worten: „Sein König soll höher sein als Agag 
(Agog).“28 Agog muß der bedeutendste König jener Zeit in dem Gebiet um 
das östliche Mittelmeer gewesen sein. 
In meiner Neufassung der alten Geschichte werde ich Beweise vorbringen, 
daß der Amalekiter-König Agog I. identisch mit dem Hyksos-König war, 
dessen Namen die Ägyptologen als Apop I. zu lesen versuchen und der ein 
paar Jahrzehnte nach dem Einfall der Amu (Hyksos) in Ägypten die Stadt 
Theben gründete, die spätere Hauptstadt des Neuen Reiches. 
Übereinstimmend mit dieser Versicherung kann ich darauf hinweisen, daß 
die griechische Überlieferung, die nichts von irgendeiner Regierung des 
Königs Ogyges in Attika weiß, gelegentlich den Sitz des Ogyges in das 
ägyptische Theben verlegt, und daß Aischylos das ägyptische Theben zum 
Unterschied von dem griechischen Theben in Böotien das „Ogygische 
Theben“ nennt. Ogyges wird auch die Gründung dieser ägyptischen Stadt 
zugeschrieben29. 
Agog war ein Zeitgenosse des alternden Moses; er war ein Herrscher, der 
damals in den Gebieten um das östliche Mittelmeer nicht seinesgleichen 
hatte30; die Katastrophe zur Zeit Josuas, des Nachfolgers Moses’, wurde 
mit seinem – Agogs – Namen genannt. 
Die Aussage des Solinus, des Verfassers des Polyhistor, wonach auf die 
Flut des Ogyges eine Nacht von neunmonatiger Dauer gefolgt sei, braucht 
nicht eine Verwechslung mit der Finsternis zu bedeuten, die auf den 
Weltenumsturz zur Zeit des Exodus folgte; da die Ursachen ähnlich waren, 
müssen auch die Ergebnisse ähnliche gewesen sein. Der Ausbruch von 
Tausenden von Vulkanen würde genügen, eine solche Dunkelheit 
hervorzubringen, die ja kürzer als die nach dem Umsturz zur Zeit des 
Exodus war31. 
 
                                                   
spanne von 189 Jahren.“ Fragment der Chronographie in The Ante-Nicene Fatbers, VI. 
28 Numeri 24, 7. Vgl. die Vokale im hebräischen Text I. Samuelis 15. 
29 Aischylos, Die Perser, 37. Siehe auch Scholion zu Aristides. Vgl. Roscher, „Ogyges als 
König des ägyptischen Theben“, Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, 
Bd.31, Kol.689. 
30 Die rabbinischen Quellen sagen, daß Amalek auszog, „die gesamte Welt“ zu erobern. 
Siegel der Hyksos-Könige wurden auf Kreta, in Palästina, in Mesopotamien und an anderen 
Stellen außerhalb Ägyptens gefunden. 
31 Vgl. Polyhistor, nach der Übersetzung von A. Golding (London, 1587), Kap. XVI, und 
der Übersetzung Agnant (Paris, 1847), Kap. XI. 
 



 168 

Die griechischen Überlieferungen von den Fluten des Ogyges und des 
Deukalion enthalten somit Grundzüge, die, wenn auch teilweise ver-
tauscht, auf zwei große Naturkatastrophen in der Mitte des zweiten Jahr-
tausends vor unserer Zeitrechnung zurückverfolgt werden können32. 
 

                                                   
32 Anscheinend enthält die Sage von Deukalion auch gewisse Elemente aus der Geschichte 
der Sintflut (des Noah). 



 169 

Kapitel 8  
 

DIE ZWEIUNDFÜNFZIG-JAHR-RECHNUNG 
 
 
 
 

Die Werke des mexikanischen Gelehrten Fernando de Alva Ixtlilxochitl1 
(etwa 1568 bis 1648), der die alten mexikanischen Handschreiben lesen 
konnte, verzeichnen eine alte Überlieferung, wonach Mehrfache der zwei-
undfünfzigjährigen Kalenderperioden in der Wiederkehr von Welt-
katastrophen eine bedeutsame Rolle spielten. Er berichtet insbesondere 
von zwei großen Katastrophen, deren jede ein Weltalter beschloß und 
zwischen denen nur 52 Jahre verstrichen. 
Wie ich bereits ausführte, zählt die jüdische Überlieferung 40 Jahre der 
Wanderung in der Wüste; zwischen der Zeit, als die Juden die Wüste ver-
ließen und an die schwierige Aufgabe der Eroberung gingen, und der Zeit 
der Schlacht von Beth-Horon mögen wohl 12 Jahre verstrichen sein. Die 
Eroberung Kanaans währte 14 Jahre, und die Gesamtdauer vonjosuas 
Führerschaft betrug 28 Jahre2. 
Es ist nun folgende bemerkenswerte Tatsache zu verzeichnen: die Ein-
geborenen des vorkolumbischen Mexiko erwarteten am Ende jeder Zwei-
undfünfzig-Jahr-Periode eine neue Katastrophe und scharten sich zu-
sammen, um das Ereignis zu erwarten. „Wenn die Nacht dieser Zeremonie 
herannahte, wurden alle Leute von Furcht ergriffen und warteten ängstlich 
auf das, was da kommen sollte.“ Sie fürchteten, daß „es das Ende der 
Menschheit sei und die Finsternis der Nacht immerwährend werde: es 
könnte sein, daß die Sonne nie wieder aufginge“3. Sie hielten Ausschau 
                                                   
1 Ixtlilxochitl, Obras Históricas (Ausg. 1891-1892 in zwei Bänden). Die französische 
Übersetzung seiner Annalen ist die Histoire des Chichimèques (1840). Im Codex Vaticanus 
werden die Weltalter in Mehrfachen von 52 Jahren gezählt, zusammen mit einer 
wechselnden Anzahl von Jahren als Zusatz zu diesen Zahlen. A. v. Humboldt (Researches  
II,  S. 28)  stellte  die  Länge  der  Weltalter  in   dem  vatikanischen  Manuskript (Nr. 3738) 
den Längen des von Ixtlilxochitl überlieferten Systems gegenüber.  
Censorinus (Liber de die natali) erwähnt vier Weltalter von 105 Jahren, die nach dem 
Glauben der Etrusker zwischen den von Himmelszeichen angekündigten Katastrophen 
lagen. 
2 Seder Olam 12; Augustin spricht von 27 Jahren Führerschaft Josuas (Civitas Det XVIII, 
11). 
3 B. de Sahagun, Historia General de las Cosas de Nueva España, Buch VII, Kap. 10-13. 
 



 170 

nach dem Erscheinen des Planeten Venus, und wenn dann an dem gefürch-
teten Tage keine Katastrophe eintrat, herrschten Jubel und Freude. Sie 
brachten Menschenopfer dar, indem sie den Gefangenen mit Feuerstein-
messern das Herz aus der Brust schnitten. In der Nacht, in der die Zwei-
undfünfzig-Jahr-Periode endete, verkündete ein großes Freudenfeuer der 
ängstlich wartenden Menge, daß eine neue Zeitspanne in Gnaden gewährt 
worden war und ein neuer Venuszyklus begonnen hatte4. Die Periode von 
52 Jahren, die von den alten Mexikanern als der Zeitraum zwischen zwei 
Weltkatastrophen betrachtet wurde, war ganz eindeutig mit dem Planeten 
Venus verknüpft und wurde sowohl von den Mayas wie den Azteken 
beobachtet5. 
Der alte mexikanische Brauch, dem Morgenstern zu opfern, hat sich bei 
den Skidi Pawnee von Nebraska in den Menschenopfern erhalten, die in 
Jahren, wenn der Morgenstern „besonders leuchtend erschien, oder in 
Jahren, wo ein Komet am Himmel war“, dargebracht wurden6. Was hat 
Venus mit diesen Katastrophen zu tun, die die Welt an den Rand der 
Vernichtung brachten? Wir stehen hier vor einer Frage, die uns in der Tat 
sehr weit führen wird. 
 
 

Jubeljahr 
 

 
Ich möchte die Antwort auf die eben gestellte Frage noch ein wenig auf-
schieben und zuvor versuchen, eine Erklärung für die Einrichtung des 
Jubeljahres bei den Israeliten zu finden. 
Jedes siebte Jahr war nach dem Gesetz ein Sabbath-Jahr, währenddessen 
das Land brachliegen und die jüdischen Sklaven freigelassen werden 
mußten. Das fünfzigste Jahr war ein Jubeljahr, in dem das Land nicht nur 
brachliegen, sondern auch an seine ursprünglichen Besitzer zurückgegeben 
werden mußte. Nach dem Gesetz konnte Land nicht auf immer und ewig 
übertragen werden; der Verkaufsvertrag war nichts als eine Verpachtung 
für die jeweilige bis zum Jubeljahr verbleibende Frist. Am Versöhnungstag 
„sollst du die Posaune lassen blasen durch all euer Land ... Und ihr sollt 
das fünfzigste Jahr heiligen und sollt ein Freijahr ausrufen im Lande allen, 
                                                   
4 Vgl. Seler, Gesammelte Abhandlungen I, S. 618 ff. 
5 W. Gates in De Landa, Yucatan, Anmerkung zu S. 60. 
6 Diese Zeremonie wurde von G. A. Dorsay beschrieben. Siehe den Abschnitt „Venus im 
Volksglauben der Indianer“. 
 



 171 

die darin wohnen; es soll euch ein Jubelfest sein und ihr sollt jedermann 
wieder in seinen Besitz einsetzen und wieder seiner Familie 
zurückgeben.“7 
Seit alten Zeiten haben die Exegeten an der Angabe herumgedeutet, daß 
das Jubeljahr in jedem fünfzigsten Jahr zu feiern sei. Das siebte Sabbath-
Jahr ist zugleich das neunundvierzigste Jahr: „Und der Zeitraum der sieben 
Jahressabbathe soll euch gleich vierzig und neun Jahren sein ... Und ihr 
sollt das fünfzigste Jahr heiligen.“8 Das Land wahrend zweier 
aufeinanderfolgender Jahre brachliegen zu lassen, war eine zu 
weitgehende Forderung und kann nicht mit irgendeiner Notwendigkeit, das 
Ackerland so lange ruhen zu lassen, erklärt werden. Die Feier des 
Jubeljahres mit ihrer Rückgabe des Landes an seine ursprünglichen Eigen-
tümer und der Freilassung der Sklaven trägt den Charakter einer Buße, 
worauf die Verkündung eben am Versöhnungstag noch besonders hin-
deutet. Gab es irgendeinen besonderen Grund, aus dem Angst und Furcht 
sich alle fünfzig Jahre wieder einstellten? Das Jubelfest der Mayas und das 
der Israeliten müssen eine ähnliche Entstehungsgeschichte haben. Der 
Unterschied liegt in dem menschlichen Charakter des Festes bei den Juden 
und dem unmenschlichen bei den Mayas; bei beiden Völkern jedoch war 
es ein Jahr der Buße, das sich in dem einen Falle alle fünfzig, im andern 
Falle alle zweiundfünfzig Jahre wiederholte.  
Kometen pflegen infolge von Störungen durch die großen Planeten nicht 
nach genau gleichen Zeiträumen wiederzukehren9. Die Mayas erwarteten 
die Wiederkehr einer Katastrophe jedes zweiundfünfzigste Jahr, weil dies 
die Zeitspanne zwischen zwei Katastrophen war, die stattgefunden hatten. 
Vielleicht wurde der Komet wirklich in solchen Zeitabständen wie-
dergesehen. Die Juden fasteten und bereiteten sich auf den Tag des 
Gerichts am frühestmöglichen Datum seiner Wiederkehr vor; die Mayas 
begingen ihr Fest, wenn die gefürchtete Zeit ohne Unheil vorbeigegangen 
war. 
Am Versöhnungstag pflegten die Juden dem „Asasel“ einen Sündenbock 
in die Wüste zu schicken10. Es war dies eine Zeremonie des Sühneopfers. 
 

                                                   
7 Leviticus 25, 9 ff. 
8 Leviticus 25, 8-10. 
9 Der Halleysche Komet hat eine durchschnittliche Umlaufzeit von 77 Jahren, wobei 
einzelne Umlauf Zeiten jedoch nur 74½ Jahre, andere dagegen 79½ Jahre betragen. 
10 Leviticus 16, 8-26. Die Priester pflegten um zwei Böcke Lose zu werfen: einen Bock für 
den Herrn und den anderen als Sündenbock für Asasel. 
 



 172 

In Ägypten war der Bock ein dem Seth-Typhon geweihtes Tier11. Asasel 
war ein gefallener Stern oder auch Lucifer. Er wurde auch Asael, Asa oder 
Usa genannt12. Nach der rabbinischen Legende war Usa der Sternenengel 
Ägyptens; er wurde in das Rote Meer geschleudert, als die Juden hin-
durchzogen13. Der arabische Name des Planeten Venus ist al-Usa14. Die 
Araber pflegten al-Usa Menschenopfer darzubringen; auch Mohammed 
verehrte ihn in seiner ersten Zeit, und selbst heute noch suchen die Araber 
seine Hilfe15. 
Die Juden sandten bei Verkündung des Jubeljahres einen Sündenbock als 
Versöhnungsgabe dem Lucifer. Was aber hatte Venus mit dem Jubeljahr 
und mit der Versöhnung zu tun? 
 
 

Die Geburt der Venus 
 
 
 

Ein Planet läuft auf einer nahezu kreisförmigen Bahn um einen größeren 
Himmelskörper, die Sonne; er trifft mit einem anderen Himmelskörper, 
einem Kometen, zusammen, der auf einer langgezogenen Ellipse 
dahinzieht. Der Planet kippt aus seiner Achsenlage, gerät aus seiner ge-
ordneten Bahnbewegung, wandert regellos weiter und entkommt schließ-
lich dem Bereich des Kometen. 
Der Himmelskörper auf der gestreckten Ellipse erfährt ähnliche Störungen. 
Von seinem Kurs abgelenkt, findet er sich in einer neuen Bahn; seine 
lange Schleppe aus gasförmigen Substanzen und Steinen wird von der 
Sonne oder von dem Planeten abgerissen oder macht sich selbständig und 
läuft als ein kleinerer Komet auf einer eigenen Bahnellipse weiter; ein Teil 
des Schweifes wird aber von dem ursprünglichen Kometen auf dessen 
neuer Umlaufbahn mitgenommen. 
Alte mexikanische Handschriften geben die Reihenfolge der Ereignisse an. 
Die Sonne wurde von Quetzal-cohuatl angegriffen; nach dem Angriff 

                                                   
11 Plutarch, Isis und Osiris, 73; vgl. Herodot II, 46; Diodor I, 84.4; und Strabo XVII, 1. 19. 
12 Ginzberg, Legends V, 152, 170. 
13 Ebenda VI, 293. Nach einer anderen Legende ist der gefallene Engel Usa an die Berge der 
Finsternis (ebenda V, 170), den Kaukasus, gekettet. 
14 Siehe „al-Uzza“, Encyclopaedie des Islam (1913-1934), Bd. IV. 
15 J. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums (2. Ausg. 1897), S. 40-44; C.M.Doughty, 
Travals in Arabia Deserta (Neue Ausg. 1921) II, S. 516; P. K. Hitti, History of the Arabs 
(1937), S. 98 ff. 
 



 173 

dieses schlangenförmigen Himmelskörpers wollte die Sonne nicht 
scheinen, so daß die Welt vier Tage lang ihres Lichtes beraubt war; eine 
große Zahl von Menschen kam in dieser Zeit um. Anschließend 
verwandelte sich der schlangenförmige Himmelskörper in einen großen 
Stern, der den Namen Quetzal-cohuatl (Quetzal-coatl) behielt und der zum 
ersten Male im Osten aufging16. Quetzal-cohuatl aber ist der wohlbekannte 
Name des Planeten Venus17. 
Die entsprechende Textstelle lautet wörtlich: „Die Sonne wollte sich nicht 
zeigen und vier Tage lang war die Welt ihres Lichtes beraubt. Dann 
erschien ... ein großer Stern; er erhielt den Namen Quetzal-cohuatl ... der 
Himmel ließ, um seine Wut zu zeigen ... eine große Anzahl Menschen 
untergehen, die durch Hunger und Pestilenz umkamen.“18 Die 
Aufeinanderfolge der Jahreszeiten und die Dauer von Tag und Nacht 
gerieten durcheinander. „Damals war es ... , daß das Volk (Mexikos) die 
Berechnung der Tage, Nächte und Stunden entsprechend dem 
entstandenen Zeitunterschied neu ordnete.“19 
„Es ist im übrigen eine bemerkenswerte Tatsache, daß die Zeit vom 
Augenblick seines (des Morgensterns) Erscheinens an gemessen wird . . . 
Tlahuizcal-panteuctli oder der Morgenstern erschien zum ersten Male nach 
den Umwälzungen der von einer Sintflut heimgesuchten Erde.“ Er hatte 
das Aussehen einer ungeheuerlichen Schlange. „Diese Schlange ist mit 
Federn geschmückt: darum trägt sie den Namen Quetzal-cohuatl, 
Gukumatz oder Kukulcan. Gerade, als die Welt wieder aus dem Chaos der 
großen Katastrophe auftaucht, sieht man ihn erscheinen.“20 Der 
Federschmuck Quetzal-cohuatls „stellte feurige Flammen dar“21.  
Die alten Handschriften sprechen weiterhin „von dem Wandel, der im 
Augenblick der großen Flutkatastrophe in der Stellung zahlreicher Ge-
stirne eintrat, deren bedeutendstes eben Tlahuizcal-panteuctli oder die 
Venus ist“22. 
Diese von anhaltender Finsternis begleitete Weltkatastrophe scheint 
identisch mit der des Auszugs aus Ägypten zu sein, bei der ein Aschen-
sturm die in ihrer Drehung gestörte Erde verdunkelte. Einige Bemer-
                                                   
16 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 181. 
17 Seler, Gesammelte Abhandlungen I, S. 625. 
18 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 311. 
19 Ebenda I, S. 120. 
20 Brasseur, Sources de l’histoire primitive du Mexique, S. 82. 
21 Sahagun, A History of Ancient Mexico (Übersetzung F.-R. Bandelier, 1932), S. 26. 
22 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 48. 
 



 174 

kungen passen allerdings auch auf die spätere Katastrophe zur Zeit Josuas, 
als die Sonne über einen Tag lang am Himmel der Alten Welt stillstand. 
Da es bei beiden Gelegenheiten derselbe Komet war, der auch beide Male 
seine Bahn änderte, so heißt die grundlegende Frage nicht: „Bei welcher 
Gelegenheit änderte der Komet seine Bahn?“, sondern vor allem: 
„Welcher Komet verwandelte sich in einen Planeten?“ oder: „Welcher 
Planet war noch in historischen Zeiten ein Komet?“ Die Verwandlung des 
Kometen in einen Planeten fing an bei seiner Begegnung mit der Erde in 
der Mitte des 2. Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung und setzte sich 
nach Ablauf eines Jubeljahres weiter fort.  
Nach den dramatischen Umständen des Auszugs aus Ägypten war die Erde 
jahrzehntelang in dichte Wolken gehüllt, so daß die Beobachtung der 
Sterne unmöglich war; nach dem zweiten Zusammentreffen sah man die 
Venus als neues und hell leuchtendes Glied der Planetenfamilie auf seiner 
Bahn dahinziehen. Es war in den Tagen Josuas – für den Leser des 6. 
Buches des Alten Testaments durchaus eine Zeitbestimmung; für die Alten 
jedoch war es „die Zeit des Agog“. Wie ich oben erklärte, war dies der 
König, unter dessen Namen die große Flutkatastrophe (die Flut des 
Ogyges) bekannt war und der nach der griechischen Überlieferung den 
Grundstein zu Theben in Ägypten legte. 
In der Civitas Dei Augustins steht geschrieben: „Aus dem Buche des 
Marcus Varro, betitelt ,Über die Herkunft des Römischen Volkes’, zitiere 
ich Wort für Wort den folgenden Fall: ,Es ereignete sich aber ein 
bemerkenswertes himmlisches Vorzeichen; Castor nämlich berichtet, daß 
in dem glänzenden Sterne Venus, bei Plautus auch Vesperugo und bei 
Homer ,Der liebliche Hesperus’ geheißen, ein so seltenes Wunderzeichen 
erschien, daß er Farbe, Größe, Form und Bahn änderte, was weder vorher 
noch nachher je wieder geschah. Adrastus von Cyzicus und Dion von 
Neapel, zwei berühmte Mathematiker, sagten, daß dies unter der Herr-
schaft des Ogyges vor sich gegangen sei.’“23 
Die Kirchenväter betrachteten Ogyges als einen Zeitgenossen Moses', und 
der im Segen des Bileam erwähnte König Agog war eben dieser König 
Ogyges. Der Aufruhr in den Tagen Josuas und Agogs, die Flut des 
Ogyges, die Verwandlung der Venus in den Tagen des Ogyges, der Venus-
Stern, der nach einer langanhaltenden Nacht und einer großen Katastrophe 
am Himmel Mexikos erschien – alle diese Ereignisse gehören zusammen.  

                                                   
23 Buch XXI, Kap. 8. 



 175 

Augustin fährt fort, indem er eine seltsame Betrachtung über die Ver-
wandlung der Venus anstellt: „Sicherlich störte diese Erscheinung die 
Zeiteinteilung der Astronomen ... so daß sie glaubten versichern zu 
müssen, daß, was sich mit dem Morgenstern (der Venus) zugetragen hatte, 
sich weder vorher, noch nachher je wiederholt habe. Wir lesen aber in den 
Heiligen Schriften, daß selbst die Sonne stillstand, als ein heiliger Mann, 
Josua, der Sohn Nuns, Gott darum bat.“ Augustin ahnte nicht, daß der von 
Varro zitierte Castor und das im Buche Josua mit verarbeitete Buch Jasher 
sich auf dasselbe Ereignis beziehen.  
Schweigen nun die hebräischen Quellen über die Geburt eines neuen 
Sternes in den Tagen Josuas? Keineswegs. In einer samaritanischen 
Chronik heißt es, daß während der Eroberung Palästinas durch die 
Israeliten unter Josua im Osten ein neuer Stern geboren wurde: „Ein Stern 
erhob sich über den Osten, gegen den aller Zauber vergeblich ist.“24 

Chinesische Chroniken berichten, daß „ein glänzender Stern in den Tagen 
Yahus (Yahous) erschien.“25 

 
 
 

Der flammende Stern 
 

Plato berichtet, indem er den ägyptischen Priester zitiert, daß der mit 
Phaëthon verknüpfte Weltenbrand dadurch hervorgerufen wurde, daß die 
Himmelskörper, die sich um die Erde bewegen, aus ihrer Bahn gerieten. 
Da wir Grund zu der Annahme haben, daß es der Komet Venus war, der 
nach zwei Begegnungen mit der Erde schließlich zu einem Planeten 
wurde, so müssen wir jetzt die Frage stellen: verwandelte Phaëthon sich in 
den Morgenstern? 
Wir können die Frage bejahen. Der früheste Schriftsteller, der die Ver-
wandlung Phaëthons, „des flammenden Sterns“26, in einen Planeten er-
wähnt, ist Hesiod27. Dieselbe Verwandlung wird von Hyginus in seiner 
„Astronomie“ berichtet, wo er erzählt, wie Phaëthon, der den Weltenbrand 
verursacht hatte, von einem Blitzstrahl des Zeus getroffen und von der 
Sonne unter die Sterne (Planeten) gestellt wurde28. Es war die allgemeine 

                                                   
24 Ginzberg, Legends VI, 179. 
25 Legge, The Chinese Classics (Ausg. Hong Kong, 1865) III, Teil I, S. 112, Anm. 
26 Vgl. Cicero, De natura deorum II, 52. 
27 Theogonie Vers 989 ff. 
28 Hyginus, Astronomie II, 42. 
 



 176 

Ansicht, daß Phaëthon sich in den Morgenstern verwandelte29. Auf der 
Insel Kreta trug der unselige Lenker des Sonnenwagens den Namen 
Atymnios; er wurde als der Abendstern verehrt, der aber derselbe ist wie 
der Morgenstern30. 
Die Geburt des Morgensterns bzw. die Verwandlung einer Sagengestalt 
(Istar, Phaëthon, Quetzal-cohuatl) in den Morgenstern war ein weitver-
breitetes Motiv im Volksglauben der morgenländischen31 und abendlän-
dischen32 Völker. Eine tahitanische Version der Geburt des Morgensterns 
wird auf den Gesellschaftsinseln im Stillen Ozean erzählt33; die man-
gaianische Sage berichtet, daß bei der Geburt eines neuen Sternes zahllose 
Bruchstücke34 auf der Erde aufschlugen. Die Burjäten, Kirgisen und 
Jakuten Sibiriens sowie die Eskimos Nordamerikas erzählen ebenfalls von 
der Geburt des Planeten Venus35. Ein flammender Stern unterbrach die 
sichtbare Bewegung der Sonne, verursachte einen Weltenbrand und wurde 
zum Morgenstern. So heißt es nicht nur in den Sagen und Überlieferungen, 
sondern auch in den astronomischen Büchern der alten Völker beider 
Halbkugeln. 
 
 

Das Vier-Planeten-System 
 
 

Wenn ich erkläre, daß der Planet Venus in der ersten Hälfte des zweiten 
Jahrtausends neu entstanden ist, so ist damit gleichzeitig gesagt, daß im 
dritten Jahrtausend nur vier Planeten sichtbar waren und demnach in 
astronomischen Darstellungen aus dieser frühen Zeit der Planet Venus 
nicht verzeichnet sein kann. 
Auf einer alten indischen Planetenübersicht, die dem Jahr 3102 v. Chr. 
zugeschrieben wird, fehlt unter den sichtbaren Planeten allein Venus36. Die 
Brahmanen der Frühzeit kannten das Fünf-Planeten-System nicht37, und 
                                                   
29 Siehe Roscher, „Phaëthon“ in Roschers Lexikon der griechischen und römischen Mytho-
logie, Spalte 2182. 
30 Nonnos, Dionysiaca XI, 130 f.; XII, 217; XIX, 182; Solinus, Polyhistor XI. 
31 Ginzberg, Legends V, 170. 
32 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 311-312. 
33 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia I, S. 120. 
34 Ebenda, S. 43. 
35 Holmberg, Siberian Mythology, S. 432; Alexander, North American Mythology, S. 9. 
36 J. B. J. Delambre, Histoire de l'astronomie ancienne (1817) I, S. 407: „Allein Venus ist 
darauf nicht zu finden.“ 
37 „Die Kenntnis der  fünf Planeten ist den vedischen Indern öfters abgesprochen worden.“  
 



 177 

erst in einer späteren (der „Mittleren“) Zeit sprachen sie dann von fünf 
Planeten. 
Auch die babylonische Astronomie hatte ein Vier-Planeten-System33. In 
alten Gebeten werden die Planeten Saturn, Jupiter, Mars und Merkur 
angerufen, während der Planet Venus fehlt. Diese Vier-Planeten-Systeme 
und die Tatsache, daß die alten Inder und Babylonier die Venus nicht am 
Himmel entdeckten, obwohl sie doch viel augenfälliger als die anderen 
Planeten ist, sind nur zu verstehen, wenn sich Venus tatsächlich nicht mit 
unter den Planeten befand. 
 
Später dann „erhält der Planet Venus den Beinamen: ,Der Große Stern, der 
sich zu den Großen Sternen gesellt’. Die Großen Sterne sind selbst-
verständlich die vier Planeten Merkur, Mars, Jupiter und Saturn... und 
Venus gesellt sich ihnen als der fünfte Planet zu.“39 Apollonius Rhodius 
berichtet von einer Zeit, „als noch nicht alle Planetenbahnen am Himmel 
waren“40. 
 

Einer der Planeten ist ein Komet 
 
 

Demokrit (etwa 460 bis 370 v. Chr.), ein Zeitgenosse Piatos und einer der 
großen Gelehrten des Altertums, wird heute bezichtigt, er habe den 
Planetencharakter der Venus nicht erkannt41. Plutarch zitiert ihn, wie er 
von Venus spricht, als ob sie nicht zu den Planeten gehöre. Offenbar aber 
wußte der Verfasser der nicht mehr erhaltenen Abhandlungen über 
Geometrie, Optik und Astronomie mehr über die Venus, als seine Kritiker 

                                                                                                                                                                         
„Die auffallende Tatsache, daß die Brahmanas ... der fünf Planeten nie Erwähnung tun.“  G. 
Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik in Grundriß der indoarischen Philologie 
und Altertumskunde III, 9 (1899), S. 6. 
33 E. F. Weidner, Handbuch der babylonischen Astronomie (1915), S. 61, berichtet von 
einer in Boghazkoi in Kleinasien gefundenen Sterntabelle: „Daß der Planet Venus fehlt, 
wird keinen wundernehmen, der die überragende Bedeutung des Vier-Planeten-Systems in 
der babylonischen Astronomie kennt.“ Weidner vermutet, daß Venus in der Liste der 
Planeten fehlt, da „sie mit Mond und Sonne zu einer Trias gehört“. Über Ishtar auf früheren 
Inschriften vergleiche hierunter S. 191. 
39 Ebenda S. 83. 
40 Apollonius Rhodius, Argonautica IV, 257 ff. 
41 „Demokrit (sagt), daß die Fixsterne an höchster Stelle stehen“, nach ihnen die Planeten, 
danach die Sonne, Venus und der Mond nach ihrer Reihe.“ Plutarch, Moralia (Übers. W. 
Goodwin), Bd. III, Kap. XV; vgl. in Roschers Lexikon der griechischen und römischen 
Mytholgie, Spalte 2182. 
 



 178 

annehmen. Aus Zitaten, die bei anderen Schriftstellern überliefert sind, 
wissen wir, daß Demokrit eine Theorie über die Schöpfung und 
Zerstörung von Welten aufgestellt hatte, die sich sehr ähnlich wie die 
moderne Kollisions-Hypothese anhört, jedoch ohne deren Mängel. Er 
schrieb: „Die Welten sind ungleichmäßig im Raum verteilt – hier sind es 
mehr, dort weniger; manche sind voll entwickelt und manche sind im 
Schwinden: Werden in einem Teil des Weltalls, Vergehen im anderen. 
Die Ursache ihres Untergangs ist das Zusammenstoßen miteinander.“42 Er 
wußte, daß „die Planeten sich in ungleichen Entfernungen von uns 
befinden“ und daß es mehr Planeten gibt, als wir mit unseren Augen 
entdecken können43. Aristoteles zitiert die Ansicht des Demokrit: „Sterne 
wurden sichtbar, wenn sich Kometen auflösten.“44  

Unter den frühen griechischen Wissenschaftlern des 6. Jahrhunderts ist es 
Pythagoras, von dem man allgemein annimmt, daß ihm gewisse Ge-
heimwissenschaften zugänglich waren. Der Kreis seiner Schüler und An-
hänger, die sogenannten Pythagoräer, waren besorgt, niemandem, der nicht 
zu ihnen gehörte, von ihrem Wissen zu offenbaren. Aristoteles schrieb 
über ihre Ansichten von der Natur der Kometen: „Einige der Italiener, 
Pythagoräer genannt, sagen, daß der Komet einer der Planeten sei, der aber 
nur in großen Zeitabständen erschiene und sich nur wenig über den 
Horizont erhöbe. Dies ist auch mit Merkur der Fall; da er sich nur wenig 
über den Horizont erhebt, wird er oft nicht bemerkt und erscheint 
deswegen nur in großen Zeitabständen.“45  

Dies ist eine etwas verworrene Art der Darstellung; es ist aber möglich, die 
Wahrheit in der pythagoräischen Lehre aufzuspüren, die von Aristoteles 
nicht verstanden worden war. Ein Komet ist ein Planet, der in langen 
Abständen wiederkehrt. Einer der Planeten, der sich nur wenig über den 
Horizont erhebt, wurde von den Pythagoräern des 4. Jahrhunderts noch als 
Komet betrachtet. Mit den aus anderen Quellen geschöpften Kenntnissen 
ist leicht zu erraten, daß mit „einem der Planeten“ die Venus gemeint ist; 
allein Merkur und Venus erheben sich nur wenig über den Horizont. 
 
 

                                                   
42 Hippolyt, Widerlegung aller Häresien I, 11. Plato, ein Zeitgenosse Demokrits, beschrieb 
in ähnlicher Weise die Zerstörung der Erde und ihre zukünftige Wiedergeburt in einer 
entfernten Region des Weltalls (Timäus 56 D). 
43 Seneca, Naturales questiones VII, III. 2. 
44 Aristoteles, Meteorologica I, 6. 
45 Ebenda. 
 



 179 

Aristoteles stimmte mit den pythagoräischen Gelehrten, die einen der fünf 
Planeten als Kometen ansahen, nicht überein.  
„Diese Ansichten schließen Unmöglichkeiten ein ... Das gilt erstens für 
die, welche sagen, daß der Komet einer der Planeten sei... Oft sind mehr 
als nur ein Komet gleichzeitig erschienen ... Tatsächlich ist nie ein Planet 
außer den fünf beobachtet worden. Außerdem sind oft alle Planeten 
zusammen und gleichzeitig über dem Horizont sichtbar. Schließlich hat 
man Kometen erscheinen sehen, sowohl wenn alle Planeten sichtbar sind, 
wie auch, wenn einige nicht sichtbar sind.“46  

Mit diesen Worten versuchte Aristoteles, der das Geheimwissen der 
Pythagoräer nicht unmittelbar erfuhr, ihre Lehren abzutun, indem er 
argumentierte, daß alle fünf Planeten beim Auftauchen eines Kometen an 
ihrem Platze sind, als ob die Pythagoräer geglaubt hätten, daß alle 
Kometen ein und derselbe Planet seien, der zu gewissen Zeiten seine 
übliche Bahn verläßt. Die Pythagoräer waren aber keineswegs in dem 
Glauben, daß ein einziger Planet alle Kometen darstelle. Nach Plutarch47 
glaubten sie vielmehr, daß jeder der Planeten seine eigene Bahn und 
Umlaufzeit habe. Demnach wußten die Pythagoräer offenbar, daß der 
Komet, der „einer der Planeten“ ist, eben die Venus ist. 
 
 
 

Der Komet Venus 
 
 
 

Während der Jahrhunderte, die Venus ein Komet war, besaß sie einen 
Schweif. Die frühen Überlieferungen der Völker Mexikos, die in vor-
kolumbischer Zeit niedergeschrieben wurden, berichten, daß Venus 
rauchte. „Der Stern, welcher rauchte – la estrella que humeava, war Sitlae 
choloha, welchen die Spanier Venus nennen.“48  

„Nun frage ich aber“, so sagte Alexander von Humboldt, „welche optische 
Täuschung der Venus den Anschein eines Rauch ausstoßenden Sternes 
geben konnte?“49 
 

                                                   
46 Aristoteles, Meteorologica I, 6. 
47 Plutarch, Les Opinions des Philosophes, in Oeuvres de Plutarque (Übers. Amyot), Bd. 
XXI, Kap. III, Abschn. 2. 
48 Humboldt, Researches II, S. 174; siehe E. T. Hammy, Codex Telleriano-Remensis (1899). 
49 Humboldt, Researches II, S. 174. 
 



 180 

Sahagun, die spanische Autorität über Mexiko aus dem 16. Jahrhundert, 
berichtet, daß die Mexikaner einen Kometen „einen Stern, der raucht“ 
nannten50. Man kann daraus schließen, daß die Mexikaner die Venus, die 
sie „einen Stern, der rauchte“ nannten, als Komet betrachteten.  
Auch in den Veden heißt es, daß der Stern Venus wie Feuer mit Rauch 
aussähe51. Offenbar hatte der Stern einen Schweif, der bei Tag dunkel und 
bei Nacht leuchtend war. In ganz unmißverständlicher Form wird dieser 
leuchtende Schweif im Traktat Sabbat des Talmud erwähnt: „Feuer hängt 
herab vom Planeten Venus“52. 
Diese Erscheinung wird auch von den Chaldäern beschrieben. Der Planet 
Venus „hatte einen Bart“53. Diese selbe Bezeichnungsweise („Bart“) ist 
auch in der modernen Astronomie bei der Beschreibung von Kometen 
gebräuchlich. 
Die Übereinstimmung der Beobachtungen, die im Tale des Ganges, an den 
Ufern des Euphrat und an der Küste des mexikanischen Golfes gemacht 
wurden, beweist ihre Objektivität. Die Frage muß daher nicht lauten: 
Welcher Art war die Täuschung der alten Tolteken und Mayas? sondern: 
welcher Art war diese Erscheinung und welches war ihre Ursache? Eine 
Schleppe, die groß genug war, um von der Erde aus sichtbar zu sein und 
die den Eindruck von Rauch und Feuer machte, hing von dem Planeten 
Venus herab. 
Mit diesem glühenden Schweif war die Venus ein außerordentlich glän-
zender Himmelskörper; es ist deswegen nicht verwunderlich, daß die 
Chaldäer sie als eine „helle Fackel“54, als „Diamant, der leuchtet wie die 
Sonne“ bezeichneten und ihr Licht dem der aufgehenden Sonne ver-
glichen55. Heutzutage macht das Licht der Venus weniger als den Million-
sten Teil des Sonnenlichtes aus. „Herrliches Schauwunder inmitten des 
Himmels“ nannten es die Chaldäer56.  
In ähnlicher Weise schilderten auch die alten Hebräer den Planeten: 
                                                   
50 Sahagun, Historia General de las Cosas de Nueva España, Buch VII, Kap. 4. 
51 J. Scheftelowitz, Die Zeit als Schidesaisgottheit in der iranischen Religion (1929), S. 4; 
Venus, die „aussieht wie ein mit Rauch versehenes Feuer“. Vgl. Atharva-Veda VI, 3,15. 
52 Babylonischer Talmud, Traktat Sabbat 156 a. 
53 M. Jastrow, Religious Belief in Babylonia and Assyria (1911), S. 221; vgl. J. Schaum-
berger, Der Bart der Venus bei F. X. Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel. (3. 
Ergänz., 1935), S. 303. 
54 „A Prayer of the Raising of the Hand to Ishtar“ in Seven Tablets of Creation, Herausg. L. 
W. King. 
55 Schaumberger bei Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel, 3. Ergänz. S. 291. 
56 Ebenda. 
 



 181 

„Das strahlende Licht der Venus flammt vom einen Ende des Kosmos bis 
zum anderen Ende.“57 
Der astronomische Text von Soodiow in China berichtet von fernen 
Zeiten, als „Venus am hellerlichten Tage sichtbar war und bei ihrem Wege 
über den Himmel mit der Sonne an Helligkeit wetteiferte“58. Noch im 7. 
Jahrhundert schrieb Assurbanipal von der Venus (Ishtar), „die in Flammen 
gekleidet ist und oben eine Krone von gewaltigem Glanz trägt“59. Die 
Ägypter zur Zeit Setis schilderten Venus (Sekhmet) folgendermaßen: „Ein 
kreisender Stern, der sein Feuer in Flammen ausstreut ... , eine 
Feuerflamme in seinem Sturm.“60  

Mit einem Schweif behaftet und auf einer noch nicht kreisförmigen Bahn 
umlaufend, war Venus mehr ein Komet als ein Planet und wurde von den 
Mexikanern ein „rauchender Stern“, also ein Komet genannt. Sie gaben ihr 
auch den Namen Tzontemocque, das heißt „die Mähne“61. Die Araber 
nannten Ishtar (Venus) mit dem Namen Zebbaj – „eine mit Haar“, und so 
war es auch bei den Babyloniern62. 
„Manchmal sind die Planeten mit Haaren versehen“, schrieb Plinius63, eine 
Behauptung, für die eine alte Beschreibung der Venus gedient haben mag. 
Nun ist aber Haar bzw. coma ein Kennzeichen der Kometen, und in der 
Tat leitet sich das Wort Komet von dem griechischen Wort für Haar ab. 
Der peruanische Name „Chaska“ (wellhaarig)64 ist noch heute der Name 
der Venus, obwohl gegenwärtig der Morgenstern zweifellos ein Planet ist 
und keinen Schweif hat. 
Das coma der Venus änderte seine Form je nach der Stellung des Planeten. 
Wenn sich der Planet Venus heute der Erde nähert, so ist er nur teilweise 
beleuchtet, während ein Teil der Scheibe im Schatten ist; er hat Phasen wie 
der Mond. In dieser Stellung ist er wegen der geringen Entfernung am 
leuchtendsten. Als die Venus noch einen Schweif hatte, müssen die Hörner 
                                                   
57 Midrasch Rabba, Numeri 21, 245 a: Noga shezivo mavhik me'sof haolam ad sofo. Vgl. 
„Mazal“ und „Noga“ bei J. Levy, Wörterbuch über die Talmudim und Midraschim (2. 
Ausg., 1924). 
58 W. C. Rufus und Hsing-chih tien, The Soochow Astronomical Chart (1945). 
59 D. D. Luckenbill, Ancient Records of Assyria (1926-1927) II, Abschn. 829. 
60 Breasted, Records of Egypt III, Abschn. 117 
61 Brasseur, Sources de l’histoire primitive du Mexique, S. 48, Anm. 
62 H. Winckler, Himmels- und Weltenbild der Babylonier (1901), S. 43. 
63 Plinius, Historia Naturalis II, 23. 
64 „Die Peruaner nennen den Planeten Venus mit dem Namen Chaska, die Wellhaarige.“ H. 
Kunike, Sternmythologie auf ethnologischer Grundlage in Welt und Mensch, IX-X. E. 
Nordenskiöld, The Secret of the Pemvian Quipus (1925), S. 533 ff. 
 



 182 

ihrer Sichel durch die erleuchteten Teile ihres Schweifes verlängert 
gewesen sein. Sie hatte somit zwei lange Anhängsel und sah aus wie ein 
Stierkopf. 
Sanchoniathon sagt, daß Astarte (Venus) einen Stierkopf hatte65. Der 
Planet wurde sogar Ashteroth-Karnaim genannt, Astarte mit den Hörnern – 
ein Name, den man auch einer Stadt in Kanaan zu Ehren dieser Gottheit 
gegeben hatte66. Das Goldene Kalb, das Aaron und das Volk Israel am 
Fuße des Sinai anbeteten, war ein Bild dieses Sternes. Rabbinische 
Gewährsmänner sagen, daß „die Hingabe Israels an diesen Stierkult 
teilweise durch den Umstand erklärt wird, daß sie beim Durchgang durch 
das Rote Meer den Himmelsthron erblickten und unter den vier 
Geschöpfen um diesen Thron am deutlichsten den Stier erkannten“67.  
Das Ebenbild eines Kalbes wurde von Jerobeam in Dan, im großen 
Tempel des Nördlichen Königreiches, aufgestellt68. 
Tistrya im Avesta, der Stern, welcher die Planeten angreift, „der helle und 
prächtige Tistrya, vermengt seine Gestalt mit Licht, während er in der 
Gestalt eines goldgehörnten Stieres dahinzieht“69.  
Die Ägypter stellten den Planeten in ähnlicher Weise dar und verehrten 
ihn unter dem Bilde eines Stieres70. Auch in dem mykenischen Griechen-
land entstand ein Stierkult. Ein goldener Kuhkopf mit einem Stern auf 
der Stirn wurde in Mykene auf dem griechischen Festland gefunden71. 
Die Einwohner des weitentfernten Samoa, primitive Stämme, die auf 
mündliche Überlieferung angewiesen sind, da sie keine Schrift besitzen, 
wiederholen bis auf den heutigen Tag: „Der Planet Venus wurde wild und 
Hörner wuchsen aus seinem Kopf hervor.“72  

Diese Beispiele und Hinweise könnten beliebig vermehrt werden.  
Die astronomischen Texte der Babylonier beschreiben die Hörner des 
Planeten Venus. Manchmal ragte das eine der beiden Hörner stärker 
hervor. Da die astronomischen Werke des Altertums so viel über die 
Hörner der Venus zu berichten wissen, haben die heutigen Gelehrten sich 

                                                   
65 Vgl. L.Thorndike, History of Magic and Experimental Science (1923-1941), I, Kap. X. 
66 Genesis 14, 5. Siehe auch I. Makkabäer 5, 26. 43 und II. Makkabäer 12, 21-26; G. 
Rawlinson, The History of Herodotus (1858) II, S. 543. 
67 Ginzberg, Legends III, 123. 
68 I Könige 12, 28. 
69 Avesta (Übers. James Darmesteter, 1883) Teil II, S. 93. 
70 Vgl. E. Otto, Beiträge zur Geschichte der Stierkulte in Ägypten (1938). 
71 H. Schliemann, Mycenae (1870), S. 217. 
72 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central-Polynesia, I, S. 128. 
 



 183 

gefragt, ob die Babylonier etwa die Phasen der Venus gesehen haben 
sollten, die heute mit bloßem Auge nicht erkennbar sind73 und die Galilei 
zum ersten Male in der Geschichte der Neuzeit mit seinem Fernrohr sah. 
Die langen Hörner der Venus konnten ohne die Hilfe eines Fernrohrs 
sichtbar gewesen sein. Diese Hörner waren die erleuchteten Teile des 
coma der Venus, die sich nach der Erde zu ausstreckten. Diese Hörner 
können auch auf die Sonne zu gerichtet gewesen sein, als Venus .sich der 
Sonne näherte, da Kometen häufig mit der Sonne zugekehrten Ausläufern 
beobachtet wurden, während die Kometenschweife regelmäßig von der 
Sonne weggerichtet sind. 
Als Venus in die Nähe eines der Planeten kam, wurden ihre Hörner länger: 
es ist dies das Phänomen, welches die babylonischen Astrologen 
beobachteten, als Venus sich dem Mars näherte74. 
 

                                                   
73 Bekanntlich ist an nicht wenigen Stellen der astrologischen Keilschriftentexte von einem 
rechten oder linken Hörn der Venus die Rede. Man hat daraus geschlossen, daß die Phasen 
der Venus schon von den alten Babyloniern und nicht erst von Galilei beobachtet worden 
seien. Schaumberger, Die Hörner der Venus bei Kugler, Sternkunde, 3. Ergänz., S. 302 ff. 
74 Ebenda. 
 



 184 

 



 185 

Kapitel 9 
 
 

PALLAS ATHENE 
 

 
Kosmologisdie Mythen über die Geburt des Planeten Venus können wir in 
jedem Land der Alten Welt finden. Wenn wir die Gottheit suchen, die den 
Planeten Venus verkörpert, so müssen wir nur nachforschen, welcher von 
den Göttern oder Göttinnen nicht von Anbeginn existierte, sondern später 
in die Familie hineingeboren wurde. Die Sagen aller Völker befassen sich 
ausschließlich mit der Geburt der Venus und nicht mit der des Jupiter, des 
Mars oder des Saturn. Jupiter wird zwar als Erbe des Saturn geschildert, 
aber seine Geburt ist nicht Gegenstand einer Sage. Dagegen waren Horus 
bei den Ägyptern und Vishnu bei den Indern solche später geborenen 
Gottheiten. Horus kämpfte am Himmel mit dem Schlangenungeheuer Seth, 
und ebenso auch Vishnu. In Griechenland war die Göttin, die plötzlich am 
Himmel auftauchte, Pallas Athene. Sie entsprang dem Haupte des Zeus-
Jupiter. Nach einer anderen Sage war sie die Tochter eines Ungeheuers 
Pallas-Typhon, welches sie anfiel und das sie daraufhin besiegte und 
tötete. 
Die Tötung des Ungeheuers durch einen Planetengott ist die Form, in der 
die Völker die wallende Bewegung der Rauchsäule deuteten, als die Erde 
und der Komet Venus sich begegneten und Kopf und Schweif des 
Kometen unter heftigen elektrischen Entladungen aufeinander ein-
stürmten. 
Die Geburt des Planeten Athene wird in einem an sie, „die strahlende 
Göttin, Jungfrau, Tritogeneia“, gerichteten homerischen Liede besungen. 
Als sie geboren wurde, begann das Himmelsgewölbe – der große Olymp – 
„schrecklich zu taumeln“, „die Erde ringsherum schrie fürchterlich“, „das 
Meer war bewegt und warf dunkle Wellen, während plötzlich Schaum 
hervorbrach“, und dann stand die Sonne „eine lange Weile“ still1. Der 
griechische Text spricht von „purpurnen Wellen“2, von „dem
                                                   
1 „Die homerischen Hymnen auf Athene“ (Übers. Evelyn White) im Band Hesiod der Loebs 
Classical Library. 
2 Richtig übersetzt muß es heißen „purpurne Wellen“; siehe „Die homerische Hymne an 
Minerva“ (Übers. A. Buckley) in The Odyssey of Homer with the Hymns (1878). 



 186 

Meer, (das) aufsteigt wie eine Mauer“, und von der Sonne, die in ihrer 
Bewegung innehält3. 
Aristokles sagte, daß Zeus die ungeborene Athene in einer Wolke ver-
borgen und diese dann mit einem Blitzschlag aufgerissen hätte4, die 
mythologische Umschreibung für das Auftauchen eines Himmelskörpers 
aus der Wolkensäule. 
Die Athene, bzw. die römische Minerva, wird nach dem See Triton Tri-
togeneia (auch Tritonia) genannt5. Dieser See lag in Nordafrika und 
entleerte sich bei einer großen Katastrophe in den Ozean, wobei die Wüste 
Sahara zurückblieb – einer Katastrophe, die mit der Geburt der Athene 
verknüpft ist. 
Diodor6 sagt unter Hinweis auf nicht näher benannte ältere Gewährsleute, 
daß der See Triton in Afrika „im Verlauf eines Erdbebens verschwand, als 
die nach dem Ozean zu gelegenen Gebiete auseinandergerissen wurden“. 
Offenbar war dieser See vom Atlantischen Ozean durch einen 
Gebirgsriegel getrennt und verschwand plötzlich, als diese Barriere in der 
Katastrophe zerbrach oder einsank. Nach Ovid wurde Libyen als Folge 
von Phaëthons Feuerbrand zur Wüste. 
In der Ilias heißt es, daß Pallas Athene als „ein glühender Stern“ mit 
sprühenden Funken auf die Erde herunterstürzte ; sie schoß einher als ein 
Stern „von Jupiter gesandt, als ein Himmelszeichen für Seeleute oder eine 
große Schar von Kriegern, ein glühender Stern“7. Der Athene entspricht im 
assyrisch-babylonischen Pantheon die Astarte (Ishtar), die Berge 
zertrümmert, „die helle Himmelsfackel“, bei deren Erscheinen „Himmel 
und Erde zittern“, die Finsternis hervorruft und in einem Orkan 
einherfährt8. Wie Astarte (Ashteroth-Karnaim) wurde auch Athene mit 
Hörnern dargestellt. „Athene, Tochter des Zeus ... auf ihren Kopf setzte sie 
den Helm mit zwei Hörnern“,heißt es bei Homer9.  
Pallas Athene ist identisch mit Astarte (Ishtar) bzw. dem Planeten Venus 
                                                   
3 L.R. Farnell, The Cults of the Greek States (1896) I, S. 281. 
4 Ebenda. 
5 „Minerva ... soll in jungfräulichem Alter zur Zeit des Ogyges an dem Triton geheißenen 
See erschienen sein, nach dem sie Tritonia benannt wird.“ Augustin, Civitas Dei XVIII, 8. 
6 Diodor von Sizilien III, 55. 
7 Ilias IV, 75 f. 
8 „A Prayer to Ishtar“ aus Seven Tablets of Creation (Übers. King); Farneil, The Cults of the 
Greek States I, S. 258 ff. 
9 Ilias V, 735. 
 
 
 



 187 

der Babylonier10, so wie auch Anaitis der Iranier mit Pallas Athene und 
dem Planeten Venus identifiziert wird11.  
Plutarch setzte die römische Minerva und die griechische Athene mit der 
ägyptischen Isis gleich, und Plinius identifizierte wiederum den Planeten 
Venus mit Isis12. 
Es ist wichtig, sich dies vor Augen zu führen, da man gemeinhin annimmt, 
die Griechen hätten keinerlei Gottheit von Bedeutung gehabt, die den 
Planeten Venus13 personifizierte, und hätten andererseits „nicht einmal 
einen Stern gefunden, Athene darauf unterzubringen“14. Die modernen 
Werke über die Mythologie der alten Griechen wiederholen was Cicero 
sagte: „Venus, auf griechisch Phosphorus und auf lateinisch Lucifer, wenn 
sie der Sonne vorausging, und Hesperos, wenn sie ihr folgte“15. 
Phosphorus spielt keinerlei Rolle im Olymp. Folgen wir aber Ciceros 
Beschreibung der Planeten weiter, so lesen wir auch von „dem Planeten 
des Saturn, dessen griechischer Name Phaëthon ist“, obwohl uns der Name 
Cronos geläufiger ist, mit dem die Griechen den Planeten Saturn 
bezeichneten. Cicero gibt auch für andere Planeten griechische Namen an, 
die nicht die allgemein gebräuchlichen sind. Es ist deswegen irrtümlich, 
anzunehmen, daß Phosphorus und Hesperos die hauptsächlichen oder gar 
einzigen griechischen Namen des Planeten Venus seien. Athene, der zu 
Ehren die Stadt Athen ihren Namen trug, war der Planet Venus. Nächst 
Zeus war sie die am meisten verehrte Gottheit der Griechen. Nach 
Manetho besagt der Name Athene auf griechisch „soviel wie 
selbstentstandene Bewegung“. Wie er schreibt, bedeutet der Name Athene 
„ich kam von mir selbst“16. Cicero erklärt die Herkunft des Namens Venus 
                                                   
10 S. Langdon, Tammuz and Ishtar (1914), S. 97. 
11 F. Cumont, Les Mystères de Mithra (3. Ausg., 1913), S. 111. 
12 Plutarch, Isis und Osiris, 62: „Oft benennen sie Isis mit dem Namen der Athene.“ Siehe 
G. Rawlinson, The History of Herodotus II, S. 542; Plinius, Historia naturalis 11,37. 
13 Der Name Venus oder Aphrodite war mit dem Mond verknüpft. 
14 Augustin, Civitas Dei VII, 16. Farneil, The Cults of the Greek States I, S. 263, bespricht 
die verschiedenen Hypothesen über die physische Natur der Athene und fragt, da ihm keine 
annehmbar erscheint: „Gibt es irgendeinen Beweis, daß Athene als eine Göttin der 
hellenischen Religion jemals eine Personifikation eines Teiles der physischen Welt war?“ 
Cicero weist in De natura deorum I, 41 auf eine Abhandlung des Stoikers Diogenes 
Babylonius, De Minerva, hin, in welcher der Verfasser eine natürliche Erklärung der Geburt 
der Athene gab. Das Werk ist nicht erhalten. 
15 Cicero, De natura deorum II, 53. 
16 „Damit stimmt das Ägyptische überein: denn die Isis benennen sie oft mit dem Namen 
der Athene, der folgendes besagt: ,ich kam von mir selbst', was einen aus sich selbst 
entspringenden  Schwung  bedeutet.“   Manetho,  zitiert  von  Plutarch in Isis und Osiris,  
 



 188 

folgendermaßen: „Venus wurde von unseren Landsleuten so genannt als 
die Göttin, die zu allen Dingen ‚kommt’ (venire).“17 Der Name Vishnu 
bedeutet „Durchdringer“, von Sanskrit vish, „eindringen“ oder 
„durchdringen“. 
Die Geburt der Athene wurde in die Mitte des 2. Jahrtausends verlegt. 
Augustin schrieb: „Minerva (Athene) soll ... zur Zeit des Ogyges er-
schienen sein“. Diese Angabe findet sich in der Civitas Dei18, dem Werk, 
das auch das Zitat von Varro enthält, wonach der Planet Venus zur Zeit 
des Ogyges Form und Bahn geändert habe. Augustin setzte auch Josua und 
Minervas Erdenwallen zeitlich gleich19. 
Der Mantel kohlenstoffhaltiger Wolken, in den der Komet die Erde 
einhüllte, ist das „ambrosische Gewand“, das Athene für Hera (die Erde) 
anfertigte20. Die Herkunft der Ambrosia ist mit Athene verknüpft21. Die 
Entstehung Athenes als Komet kommt auch in dem Beinamen Pallas zum 
Ausdruck, der bekanntlich gleichbedeutend mit Typhon ist; Typhon war 
aber nach Plinius ein Komet. 
Stier und Kuh, Bock und Schlange waren der Athene heilige Tiere. „Die 
Ziege galt gewöhnlich als unverletzlich, wurde aber als außergewöhnliches 
Opfer für sie ausgesucht“ und jedes Jahr auf der Akropolis zu Athen 
dargebracht22. Bei den Israeliten war der Bock das Opfer für Asasel oder 
Lucifer. 
Im babylonischen Kalender ist „der neunzehnte Tag jedes Monats als 
,Tag des Zorns’ der Göttin Gula (Ishtar) gekennzeichnet. Alle Arbeit 
ruhte. Weinen und Klagen erfüllte das Land ... Die Erklärung für diesen 
babylonischen ,dies irae’ ist in einer Sage zu suchen, die den neunzehnten 
des ersten Monats betrifft. Warum sollte aber der neunzehnte Tag nach 
dem Mond der Frühjahrstages- und Nachtgleiche ein Tag des Zornes 
                                                                                                                                                                         
Kap. 62. Vgl. aber Farneil, The Cults of the Greek States I, S. 258: „Die Bedeutung des 
Namens bleibt unbekannt.“ 
17 Cicero, De natura deorum II, 69. 
18 Civitas Dei XVIII, 8. 
19 Ebenda, XVIII, 12. 
20 Ilias XIV, 170 ff. In der babylonischen Sage hieb Marduk das Ungeheuer Tiamat in zwei 
Stücke und machte aus dem einen eine Hülle oder einen Schleier für den Himmel. 
21 T. Bergk, Die Geburt der Athene in Fleckeisens Jahrbüchern für klassische Philologie 
(1860), Kap. 6, weist auf die Beziehung Athenes zu den „Quellen der Ambrosia“ hin. 
Apollodor sagt, daß Athene „Pallas erschlug und seine Haut benützte“, was scheinbar auf 
die Hülle der Venus hindeutet, die vorher den Schweif des Kometen gebildet hatte. 
22 Farnell, The Cults of the Greek States I, S. 290. 
 
 



 189 

sein? ... Er entspricht dem quinquatrus des römischen Bauernkalenders, 
dem neunzehnten März, fünf Tage nach dem Vollmond. Ovid sagt, daß an 
diesem Tage Minerva geboren sei, die ja doch die Pallas Athene der 
Griechen ist.“23 Der 19. März war also der Tag Minervas. 
Athene-Minerva trat zum ersten Mal an dem Tag in Erscheinung, als das 
Volk Israel durch das Rote Meer zog. Die Nacht vom dreizehnten auf den 
vierzehnten Tag des ersten Monats nach der Frühjahrstagesund 
Nachtgleiche war die Nacht des großen Erdstoßes; sechs Tage später, nach 
der hebräischen Überlieferung am letzten Tage der Passah-Woche, türmten 
sich die Wasser zu Bergen und die Flüchtlinge zogen durch das trockene 
Bett des Meeres. 
Die Geburt der Pallas Athene oder ihr erster Besuch auf Erden war die 
Ursache einer kosmischen Umwälzung, und das Andenken an diese 
Katastrophe war „ein Tag des Zorns in allen Kalendern des alten Chaldäa“. 

 
 
 

Zeus und Athene 
 
 
 

Wenn es bei der vorliegenden Untersuchung ein Problem gab, das dem 
Verfasser längeres Nachdenken verursachte, so war es die Frage: War es 
der Planet Jupiter oder Venus, der die Katastrophe zur Zeit des Exodus 
hervorrief? Einige der alten mythologischen Quellen deuten auf Venus, 
andere auf Jupiter. In einem Teil der Sagen ist Jupiter (Zeus) die 
Hauptfigur des Dramas: er verläßt seinen Platz am Himmel, eilt in den 
Kampf mit Typhon und erschlägt ihn mit seinen Blitzen. Aber andere 
Sagen und auch historische Quellen, die ich auf den vorhergehenden 
Seiten zitiert habe, deuten auf den Planeten Venus bzw. die griechische 
Pallas Athene hin. Athene tötete ihren Vater, das Himmelsungeheuer 
Typhon-Pallas, und die Schilderung dieses Kampfes unterscheidet sich 
nicht von der des Kampfes, in dem Zeus den Typhon tötete. Das Gewicht 
zahlreicher Argumente brachte mich zu dem Schluß – an dem ich in keiner 
Weise mehr zweifle -, daß der Planet Venus, zu jener Zeit noch ein Komet, 
die Katastrophe in den Tagen des Exodus verursachte. Warum aber 
verknüpft dann ein Teil der Sagen dieses Ereignis mit Jupiter? 

                                                   
23 Langdon, Babylonian Menologies and the Semitic Calendars (1935), S. 86-87. 



 190 

Die Ursache dieser Zweigleisigkeit in der mythologischen Darstellung 
eines geschichtlichen Ereignisses liegt in der Tatsache, daß die Alten 
selbst nicht genau wußten, welcher der Planeten die Zerstörung verursacht 
hatte. Einige sahen die Wolkensäule – Typhon besiegt von Jupiter,, den 
Feuerball, der aus der Säule auftauchte und mit ihr kämpfte. Andere 
deuteten den Feuerball als einen von Jupiter verschiedenen Körper.  
Die griechischen Autoren schilderten die Geburt der Athene (des Planeten 
Venus) so, daß sie dem Haupte des Jupiter entsprungen sei. „Und der 
mächtige Olymp zitterte fürchterlich ... und die Erde ringsum schrie 
schrecklich, und das Meer war aufgerührt, bewegt mit seinen purpurnen 
Wellen.“24 Einige alte Schriftsteller glaubten, Athene sei von Cronos 
geboren worden. Aber die weitgehende Übereinstimmung der alten 
Schriftsteller macht Athene zur Tochter des Zeus-Jupiter; sie entsprang 
seinem Haupt, und diese Geburt war von großen Umwälzungen an 
Himmel und Erde begleitet. Der Komet raste auf die Erde zu, und es war 
nicht gut zu unterscheiden, ob der Planet Jupiter oder sein Abkömmling 
herannahte. Ich möchte hier etwas vorwegnehmen, was eigentlich zum 
zweiten Bande dieses Werkes gehört: daß nämlich Jupiter schon früher 
einmal Verheerungen in der Planetenfamilie einschließlich der Erde 
angerichtet hatte, so daß es demnach nur natürlich war, in dem 
herannahenden Himmelskörper den Planeten Jupiter zu sehen. 
Ich habe in der Einführung zu diesem Werk auf die moderne Hypothese 
hingewiesen, wonach die erdähnlichen Planeten durch einen Prozeß der 
Ausstoßung aus den großen Planeten entstanden sind. Für die Venus 
scheint dies tatsächlich zuzutreffen. Auch die andere moderne Theorie, die 
den Ursprung der Kometen mit kurzer Umlaufszeit ebenfalls von den 
großen Planeten herleitet, ist richtig: die Venus war als ein Komet 
ausgestoßen worden und verwandelte sich dann nach einer Anzahl von 
Begegnungen mit anderen Gliedern des Sonnensystems in einen Planeten. 
Als Abkömmling des Jupiter trug Venus alle Kennzeichen, die den 
Menschen von früheren Weltkatastrophen dieser Art bekannt waren. Wenn 
ein Feuerball die Wolkensäule zerteilte und diese Säule mit Blitzstrahlen 
beschoß, dann sah die Einbildungskraft des Volkes darin den Planetengott 
Jupiter-Marduk, der herbeieilte, um das Schlangenungeheuer Typhon-
Tiamat zu töten. 
                                                   
24 „The Homeric Hymn to Minerva“ (Übers. Buckley) in The Odyssey of Homer with the 
Hymns. Vgl. die Übersetzung auf Seite 185. 
 
 
 



 191 

 
Es ist daher keineswegs erstaunlich, wenn in Gegenden, so fern von 
Griechenland wie Polynesien, erzählt wird, daß „der Planet Jupiter den 
Schweif des großen Sturmes besiegte“25. Wir erfahren aber auch, daß 
mancherorts, so besonders auf den Harvey-Islands, „Jupiter oft mit dem 
Morgenstern verwechselt wurde“26. Auch auf anderen Inseln Polynesiens 
„werden offenbar die Planeten Venus und Jupiter miteinander verwech-
selt“. Forschungsreisende bemerkten, „daß die Namen Fauma oder Pau-
piti der Venus ... und dieselben Namen auch Jupiter gegeben werden“27. 
Die Astronomie der Frühzeit teilte die Ansicht des Ptolemäus, daß „Venus 
dieselben Kräfte“ und auch dieselbe Natur wie Jupiter besitze28, eine 
Ansicht, die sich auch in der astrologischen Vorstellung widerspiegelt, da 
„Venus, wenn sie bestimmend für ein Ereignis ist, gewöhnlich dieselben 
Ergebnisse hervorbringt wie Jupiter“29. 
Wie ich im nächsten Band zeigen werde, gehörte in einem lokalen Kult 
Ägyptens der Name Isis ursprünglich dem Jupiter, während Osiris dem 
Saturn entsprach. In einem anderen örtlichen Kult war Amon der Name 
für Jupiter und ebenso auch Horus30. Wenn jedoch ein neuer Planet aus 
Jupiter entstand und beherrschend am Himmel wurde, so war das eine 
Veränderung, deren wahre Natur die Zuschauer nicht ohne weiteres er-
kennen konnten. Sie gaben dem Planeten Venus den Namen Isis, manch-
mal auch den Namen Horus, was einige Verwirrung hervorgerufen 
haben muß. „Man wird verwirrt durch die verschiedenartigen Bezie-
hungen, die zwischen Mutter und Sohn bestehen (Isis und Horus). Ein-
mal ist er ihr Gemahl, einmal ihr Bruder; einmal ein Jüngling ..., einmal 
ein Säugling an ihrer Brust.“31 „Eine bemerkenswerte Darstellung zeigt 
sie (Isis) zusammen mit Horus als Morgenstern und damit in einer 
seltsamen Beziehung ... , die wir aus den Texten noch nicht erklären 
können.“32 

Auch Ishtar war in alten Zeiten in Assyrien und Babylonien der Name des 
                                                   
25 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia I, S. 123. 
26 Ebenda, S. 132. Siehe auch W. W. Gill, Myths and Songs from the South Pacific (1876), 
S. 44, sowie dessen Historical Sketches of Savage Life in Polynesia (1880), S. 38. 
27 Williamson I, S. 122. Siehe auch J. A. Mörenhut, Voyages aux Isles du Grand Ocean 
(1837), II, S. 181. 
28 Ptolemäus, Tetrabyblos I, 4. 
29 Ebenda II, 8. 
30 S. A. B. Mercer, Horus, Royal God of Egypt (1942). 
31 Langdon, Tammuz and Ishtar, S. 24. 
32 W. M. Müller, Egyptian Mythology, S. 56. 
 



 192 

Planeten Jupiter; später wurde er auf Venus übertragen, während Jupiter 
den Namen Marduk behielt. 
Baal, noch ein weiterer Name für Jupiter, war die alte Bezeichnung für 
Saturn und wurde später der Name der Venus, wobei manchmal die 
weibliche Form Baalath oder Belith gebraucht wurde33. Auch Ishtar war 
zuerst ein männlicher Planet und wurde erst später zu einem weiblichen34. 

 
 

Verehrung des Morgensterns 
 
 

Nach dieser Darlegung, wonach es Venus war, die in einem Abstand von 
zweiundfünfzig Jahren im 15. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung zwei 
kosmische Katastrophen verursachte, verstehen wir auch die ver-
schiedenen historischen Beziehungen zwischen Venus und diesen Kata-
strophen. 
In zahlreichen biblischen und rabbinischen Textstellen heißt es, daß das 
Volk Israel, als es vom Berg Sinai in die Wüste zog, von Wolken be-
schattet wurde. Diese Wolken wurden von der Feuersäule dergestalt 
beleuchtet, daß sie ein fahles Licht abgaben35. Damit ist wohl eine Angabe 
des Propheten Jesaia in Zusammenhang zu bringen: „Das Volk, das in 
Finsternis wandelt, sieht ein großes Licht; über denen, die da wohnen im 
finstern Land, erglänzt das Licht (Noga).“36 Noga ist Venus; es ist dies in 
der Tat der übliche hebräische Name dieses Planeten37, und es wäre eine 
Unterlassung, ihn nicht so wiederzugeben.  
Amos erzählt, daß während der vierzig Jahre in der Wildnis die Juden dem 
Herrn keine Opfer brachten, sondern „den Stern eures Gottes, den Ihr euch 
selber machtet“, mit sich trugen38. Hieronymus interpretiert dies „Stern 
eures Gottes“ mit Lucifer (dem Morgenstern)39. 
 
                                                   
33 J. Bidez und F. Cumont, Les Mages hellenisés (1938), II, S, 116. 
34 C. Bezold bei F. Boll, Sternglaube und Sterndeutung (1926), S. 9. 
35 Siehe den Abschnitt „Schatten des Todes“. 
36 Jesaia 9, 1. 
37 Traktat Sabbat 156 a; Midrasch Rabba, Numeri 21, 245 a; J. Levy, Wörterbuch über die 
Talmudim und Midraschim (2. Ausg. 1924). In dem Hindu-Pantheon sind die Naga oder 
Schlangengötter offenbar die Kometen. Vgl. J. Hewitt, Notes on the early History of 
Northern India, Journal of the Royal Asiatic Society (1827), S. 325. 
38 Arnos 5, 26. 
39 Vgl. die Vulgata-Version des Propheten Arnos, sowie Hieronymus Kommentar zu den 
Propheten. 
 



 193 

 
Was für ein Bild dieses Sterns führten sie in der Wildnis mit sich? War es 
der Stier (das Kalb) Aarons oder die eherne Schlange Moses'? „Und Moses 
machte eine eherne Schlange und befestigte sie auf einer Stange.“40  

Von dieser Schlange heißt es, sie sei gemacht worden, damit sie von 
Schlangenbissen heile41. Siebeneinhalb Jahrhunderte später wurde Moses' 
eherne Schlange von König Hiskia zerstört, der in seinem mono-
theistischen Eifer durch den Propheten Jesaia angeleitet wurde, „da bis zu 
dieser Zeit hatten die Kinder Israel vor ihr geräuchert“42.  
Aller Wahrscheinlichkeit nach war die eherne Schlange ein Abbild der 
Wolken- und Feuersäule, die allen Völkern der Welt als eine sich bewe-
gende Schlange erschienen war. Offenbar hatte Hieronymus eben dieses 
Bild vor Augen, wenn er den von Amos erwähnten Stern als Lucifer 
deutete. Oder war es der „Stern Davids“, der sechseckige Stern?  
Die ägyptische Venus-Isis, die babylonische Venus-Ishtar und die grie-
chische Venus-Athene waren Gottheiten, die mit Schlangen abgebildet, 
gelegentlich auch selbst als Drachen dargestellt wurden. „Ishtar, der 
fürchterliche Drache“, schrieb Assurbanipal43. 
Der Morgenstern der Tolteken, Quetzal-cohuatl (Quetzal-coatl) wird 
ebenfalls als großer Drache oder als Schlange dargestellt: „cohuatl“ ist das 
Nahuatl-Wort für Schlange, und der ganze Name bedeutet „Feder-
Schlange“44. Bei dem mexikanischen Indianerstamm der Chichimeken 

                                                   
40 Numeri 21, 9. 
41 Wer von Schlangen gebissen wurde, blickte auf die eherne Schlange um Heilung. Kann  
eine  psychosomatische  Beziehung   solche  Wege   gehen?   Die  Gebräuche   der Schlan-
genanbeter geben dem physiologischen Hintergrund dieser Bibelstelle eine gewisse 
Wahrscheinlichkeit. Es liegt aber außerhalb des Rahmens dieser Abhandlung, bis in diese 
Einzelheiten zu gehen. Die Tatsache, daß Moses in Verletzung des zweiten Gebotes ein Bild 
machte, steht nicht notwendig in Widerspruch damit, daß er ein Monotheist war: auch heute 
gibt es viele Kirchen, in denen symbolische und selbst menschliche Figuren von Menschen 
angebetet werden, die sich zu Monotheisten erklären. Im Laufe der Zeit wurde aber die 
Anwesenheit der Schlange des Moses im Tempel zu Jerusalem dem Geiste der Propheten so 
anstößig, daß sie in den Tagen des Jesaia in Stücke geschlagen wurde. Selbst wenn der 
ursprüngliche Zweck der eines Heilmittels war, so wurde die eherne Schlange doch im 
Laufe der Zeit ein Gegenstand der Verehrung, da sie ein Bild des Engels war, der in der 
Feuersäule gesandt wurde, das Volk Israel aus der Knechtschaft zu erretten. 
42 II. Könige 18,4. In der rabbinischen Literatur findet sich die astrologische Ansicht, daß 
die eherne Schlange ein magisches Zeichen war, das seine Kraft von dem Stern erhielt, 
unter dessen Schutz Moses es geschaffen hatte. 
43 Langdon, Tammnz and Ishtar, S. 67. 
44 Brasseur, Sources de l'histoire. primitive du Mexique, S. 81, 87. 
 



 194 

heißt der Morgenstern „Schlangen-Wolke“45, ein Name, der wegen seiner 
Beziehung zu der Wolkensäule und den Wolken, welche die Erde nach 
ihrer Begegnung mit der Venus bedeckten, bemerkenswert ist.  
Als Quetzal-cohuatl, der Gesetzgeber der Tolteken, beim Heraufziehen der 
großen Katastrophe verschwand und der Morgenstern, der denselben 
Namen trug, zum ersten Male am Himmel aufging, „ordneten“ die 
Tolteken „die Zählung der Tage, Nächte und Stunden entsprechend der 
Zeitdifferenz“46. 
Die Bevölkerung von Ugarit (Ras-Schamra) in Syrien rief Anat, ihren 
Planeten Venus, mit den Worten an: „Du kehrst die Orte der Morgen-und 
Abenddämmerung am Himmel um“47. In dem mexikanischen Codex 
Borgia ist der Abendstern mit der Sonnenscheibe auf dem Rücken dar-
gestellt48.  
In den babylonischen Psalmen sagt Ishtar49: 
 

Beim Erzittern des Himmels und beim Erbeben der Erde, 
Bei dem Schein, der den Himmel erhellt, 
Bei dem lodernden Feuer, das auf Feindesland herabregnet, 
Ich bin Ishtar. 
Ishtar bin ich bei dem Licht, das im Himmel aufsteigt, 
Ishtar, die Himmelskönigin bin ich, bei dem Licht, 
das im Himmel aufsteigt. 
Ich bin Ishtar; hoch fahre ich dahin ... 
Die Himmel lasse ich erbeben, die Erde lasse ich wanken, 
Das ist mein Ruhm ... 
Sie, die am Horizont des Himmels aufleuchtet, 
Deren Name geehrt ist in den Wohnstätten der Menschen, 
Das ist mein Ruhm. 
„Königin des Himmels oben und unten“ soll es heißen, 
Das ist mein Ruhm. 
Die Berge überwältige ich alle zusammen, 
Das ist mein Ruhm. 

 
 

                                                   
45 Alexander, Latin American Mythology, S. 87. 
46 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique I, S. 120. 
47 Virolleaud, La Déesse Anat, Mission de Ras Shamra, IV. 
48 Seler, Wandmalereien von Mitla (1895), S. 45. 
49 Langdon, Sumerian and Babylonian Psalms (1909), S. 188,194. 
 



 195 

Der Morgen- und Abendstern Ishtar hieß auch „Der Stern des Klagens“50. 
Der persische Gott Mithra, derselbe wie Tistrya, stieg vom Himmel 
hernieder und „ließ einen Strom von Feuer auf die Erde herabfließen“, 
„was bedeutet, daß ein lodernder Stern auf irgendeine Weise hienieden 
anwesend war und unsere Welt mit seiner verzehrenden Hitze er-
füllte“51. 
In Aphaca in Syrien fiel Feuer vom Himmel, von dem versichert wird, daß 
es von Venus stammte: „bei dem man an Feuer denken würde, das vom 
Planeten Venus niedergegangen war“52. Der Ort galt als heilig und wurde 
jedes Jahr von Pilgern aufgesucht. 
Die Feste für den Planeten Venus wurden im Frühjahr abgehalten: 
„Unsere Vorfahren weihten den Monat April der Venus“, schrieb Ma-
crobius53. 
Der Baal der Kanaaniter und des Nördlichen Königreiches von Israel 
wurde in Dan verehrt, der Stadt des Kultes vom Kalb, und während der 
Passahwoche pilgerten große Scharen dorthin. Der Venuskult breitete sich 
auch nach Judäa aus. Nach II. Könige (23, 5) ließ König Josia im 7. 
Jahrhundert „die götzendienerischen Priester abtun, die die Könige von 
Juda eingesetzt hatten zu räuchern auf den Höhen, in den Städten Judas 
und um Jerusalem her; auch die Räucherer des Baal, der Sonne und des 
Mondes, der Planeten und alles Heeres am Himmel“. Es ist dies dieselbe 
Unterteilung, wie sie auch Demokrit gebraucht: Venus, die Sonne, der 
Mond und die Planeten. 
In Babylonien wurde der Planet Venus von den übrigen Planeten scharf 
unterschieden und als Glied einer Trinität verehrt: Venus, Mond und 
Sonne54. Diese Dreiheit wurde im vierzehnten Jahrhundert vor unserer 
Zeitrechnung zur heiligen Dreieinigkeit der Babylonier55.  
In den Veden wird der Planet Venus mit einem Stier verglichen: „Als 
Stier schleuderst Du Dein Feuer auf Erde und Himmel.“56 Der Morgen-
stern der Phönizier und Syrier war Ashteroth-Karnaim, Astarte mit den 

                                                   
50 Langdon, Tammuz and Ishtar, S. 86. 
51 F. Cumont, La Fin du Monde selon les Mages occidentaux, Revue de l'histoire des 
religions (1931), S. 41. 
52 F. K.Movers, Die Phönizier (1841-1856) I, S. 640. Quellen: Sozomenos, Kirchen-
geschichte II, 5; Zosismus I, 58. 
53 Macrobe, Oeuvres (Herausg. Panckoncke, 1845) I, S. 253. 
54 H. Winckler, Die babylonische Geisteskultur (1919), S. 71. 
55 C. Bezold bei F. Boll, Sternglaube und Sterndeutung (1926), S. 12. 
56 Hymns of the Atharva-Veda (Übers. Bloomfield), Hymn IX. 
 



 196 

Hörnern. Belith in Sidon war ebenfalls Venus, und Isebel, das Weib 
Ahabs, machte sie zur Hauptgottheit des Nördlichen Königreiches57. Die 
„Himmelskönigin“, von der Jeremia wiederholt spricht, war Venus. Die 
Frauen von Jerusalem buken Kuchen für die Himmelskönigin und 
verehrten sie von den Dächern ihrer Häuser aus58.  
Auf Cypern war es weder Jupiter noch irgendein anderer Gott, sondern 
„Königin Kypris, die sie mit frommen Gaben zu versöhnen pflegten ..., 
indem sie Trankopfer von gelbem Honig über den Boden ausgossen“59. 
Solche Trankopfer wurden, wie bereits erwähnt, in Athen zur Erinnerung 
an die Flut des Deukalion bereitet. 
Es ist nicht lange her, daß in Polynesien dem Morgenstern, der Venus, 
Menschenopfer dargebracht wurden60. Dem arabischen Morgenstern, der 
Himmelskönigin Al-Usa, wurden bis in jüngste Zeit Knaben und Mädchen 
geopfert61. Desgleichen wurden in Mexiko dem Morgenstern Menschen-
opfer dargebracht; dies wird bereits von den alten spanischen Autoren 
geschildert62 und wurde von den Indianern noch bis vor einem 
Menschenalter geübt63. Quetzal-cohuatl „wurde der Gott der Winde“ und 
der „Feuerflammen genannt“64; die griechische Athene war ebenfalls nicht 
nur eine Planetengottheit, sondern auch die Göttin des Sturmes und des 
Feuers. Der Planet Venus war Lux Divina, das göttliche Licht im 
Götterdienst der Kolonien des römischen Imperiums65.  
In Babylonien wurde Venus als ein sechseckiger Stern in der Form des 
Schildes Davids, als fünfeckiger Stern oder Pentagramm in der Form des 
Siegels Salomos, und manchmal auch als Kreuz dargestellt; als Kreuz 
wurde sie auch in Mexiko abgebildet. 
Merkmale und Taten des Morgensterns wurden von den Völkern der Welt 
nicht erfunden: dieser Stern zerschmetterte die Berge und erschütterte den 
Erdball so gewaltig, daß es aussah, als erbebte das Himmelsgewölbe: er 
war ein Sturm, eine Wolke, ein Feuer, ein Himmelsdrache, eine Fackel 
                                                   
57 I. Könige 18; Josephus, Jüdische Altertümer VIII, 13, 1; Philo von Byblos, Fragment 2, 
25; D. Chwolson, Die Ssabier und der Ssabismus (1856) II, S. 660. 
58 Jeremia 7,18; 44,17-25. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, S. 41. 
59 The fragments of Empedocles (Übers. W. E. Leonard, 1908), Fragment 128, S. 59. 
60 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia II, 242. 
61 Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, S. 40-44,115, 
62 Manuskript Ramirez. 
63 G. A. Dorsey, The Sacrifice to the Morning Star by the Skidi Pawnee. Diese Zeremonie 
wird weiter unten in dem vorliegenden Buch geschildert. 
64 Sahagun, Historia General de las Cosas de Nueva España I, Kap. V. 
65 Movers, Die Phönizier II, S. 652. 
 



 197 

und ein lodernder Stern und regnete Naphta auf die Erde. Assurbanipal 
spricht von Ishtar-Venus, „die ein feuriges Gewand und eine Krone von 
furchtbarem Glänze trägt, (und die) Feuer über Arabien regnete“66. Es ist 
bereits weiter oben ausgeführt worden, daß der Komet aus den Tagen des 
Exodus Naphta über Arabien ausgoß.  
In den Eigenschaften und Wirkungen, die man dem Planeten Venus, der 
Isis, Ishtar und Athene zuschreibt, erkennen wir die Eigenschaften und 
Wirkungen des Kometen wieder, die wir in den früheren Abschnitten 
dieses Buches geschildert haben. 
 
 

 
Die heilige Kuh 

 
 

Der Komet Venus, von dem es heißt, daß „Hörner aus seinem Haupt 
hervorwuchsen“, oder auch die Gehörnte Astarte, Venus cornuta, sah aus 
wie der Kopf eines gehörnten Tieres; und da er die Erde wie ein Stier mit 
den Hörnern von ihrem Platze drängte, wird der Planet Venus als Stier 
dargestellt. 
Die Verehrung des Stierkalbs wurde von Aaron am Fuße des Berges Sinai 
eingeführt. Der Apis-Kult in Ägypten entstand in den Tagen der Hyksos 
nach dem Ende des Mittleren Reiches67, kurz nach dem Auszug. Der 
heilige Stier Apis stand dort in hohem Ansehen: Wenn ein heiliger Stier 
starb, wurde sein Leichnam mumifiziert und mit königlichen Ehren in 
einen Sarkophag gelegt, während Gedenkfeiern abgehalten wurden. „Alle 
Särge und alles für diesen hehren Gott (den Apis-Stier) Hervorragende und 
Nützliche“ wurde von dem Pharao selbst bereitet68, als „dieser Gott in 
Frieden zu der Nekropolis geleitet wurde, um ihn seinen Platz in seinem 
Tempel einnehmen zu lassen“. 
Die Verehrung einer Kuh oder eines Stieres war im minoischen Kreta und 
im mykenischen Griechenland weit verbreitet, denn goldene Dar-
stellungen dieses Tieres mit langen Hörnern wurden in diesen Ländern 
ausgegraben.  
Isis, der Planet Venus69, wurde gleich der Gehörnten Astarte (Ishtar) als 
                                                   
66 Luckenbill, Records of Assyria II, Abschn. 829. 
67 „The Book of Sothis“ bei Manetho (Übersetzung W. G. Waddell, Loeb Classical Library, 
1940) gibt an, daß in den Tagen des Hyksos-Königs Aseth „das Stierkalb geheiligt und Apis 
genannt wurde“. 
68 Die Apis-Inschrift von Necho-Wahibre nach Breasted, Records of Egypt IV, S. 976 ff. 
69 Plinius, Historia Naturalis II, 37. 



 198 

eine menschliche Gestalt mit zwei Hörnern dargestellt, manchmal auch in 
Gestalt einer Kuh. Im Laufe der Zeit verwandelte sich Ishtar von einem 
Gott in eine Göttin, und vielerorts wandelte sich der Kult des Stieres in 
einen Kult der Kuh. Der Hauptgrund hierfür scheint der Manna-Regen 
gewesen zu sein, der die Flüsse in Ströme von Honig und Milch 
verwandelte. Ein gehörnter Planet, der Milch hervorbrachte, glich am 
ehesten einer Kuh. 
In den Hymnen des Atharva-Veda, in denen die vom Himmel fallende 
Ambrosia besungen wird, wird die Gottheit als die „große Kuh“ gepriesen, 
die „von Strömen von Milch trieft“ und als „ein Stier“, der „sein Feuer auf 
Erde und Himmel schleudert“70. Eine Textstelle des Ramayana über die 
„Himmelskuh“ lautet: „Honig gab sie und geröstetes Korn ... und 
geronnene Milch und Suppe in Seen gezuckerter Milch“71, was die 
indische Wendung für „Ströme von Milch und Honig“ darstellt.  
Die „Himmelskuh“ oder auch „die himmlische Surabhi“ („die Duftende“) 
war die Tochter des Schöpfers: sie „entsprang seinem Munde“; zur 
gleichen Zeit wurde nach dem indischen Epos Nektar und „vortrefflicher 
Duft“ ausgestreut72. Diese Schilderung der Geburt einer Tochter aus dem 
Munde des Schöpfers ist die indische Parallele zu der dem Haupt des Zeus 
entsprungenen Athene. Duft und Nektar werden im Zusammenhang mit 
der Geburt der Himmelskuh erwähnt, ein Zusammenhang, der verständlich 
wird, wenn wir uns an das in den Abschnitten „Ambrosia“ und „Geburt 
des Planeten Venus“ Gesagte erinnern. 
Bis auf den heutigen Tag verehren die Brahmanen die Kuh. Die Kühe 
werden als die Töchter der „Himmelskuh“ angesehen. Wie andernorts, so 
begann auch in Indien dieser Kult in bereits geschichtlicher Zeit. „Wir 
finden in der frühen indischen Literatur genügend Hinweise, um die Fest-
stellung zu erhärten, daß Kühe früher als Opfer dargebracht und zeitweise 
auch als Schlachttiere gebraucht wurden.“73 Dann aber kam der Wandel. 
Kühe wurden zu heiligen Tieren, und seitdem hat das religiöse Gesetz die 
Verwendung ihres Fleisches als Nahrung verboten. Der Atharva-Veda 
verbietet wiederholt das Töten von Kühen als „das schändlichste aller 
Verbrechen“. „Alle, die eine Kuh töten, essen oder ihre Schlachtung dul-
den, schmachten in der Hölle ebenso viele Jahre, wie der Körper der er-
                                                                                                                                                                         
 
70 Hymne auf den Honigregen in den Hymnen des Atharva-Veda, IX. 
71 L. L. Sundara Ram, Cow Protection in India (1927), S. 56. 
72 Mahabharata XIII. 
73 Ram, Cow Protection in India, S. 43. 
 



 199 

schlagenen Kuh Haare hat.“74 Die Todesstrafe galt für alle, die eine Kuh 
stahlen, verletzten oder töteten. „Wer immer eine Kuh verletzt oder einen 
anderen dazu verleitet oder eine Kuh stiehlt oder einen anderen dazu 
verleitet, soll erschlagen werden.“ 
Selbst der Dung und der Urin der Kuh ist den Brahmanen heilig. „Alle ihre 
Exkremente sind heilig. Nichts davon darf als unrein weggeworfen 
werden, im Gegenteil: das Wasser, das sie von sich gibt, ist als das beste 
aller heiligen Wasser aufzubewahren ... Jeder Fleck, den eine Kuh mit der 
Ablage ihres geheiligten Exkrementes beehrt hat, ist für immer und ewig 
geheiligter Boden.“75 Auf einen Sünder geträufelt, „verwandelt es ihn in 
einen Heiligen“. 
Der Stier ist Shiwa, „dem Gott der Zerstörung der Hindu-Dreieinigkeit“ 
heilig. „Es ist ganz besonders interessant, festzustellen, daß die Stiere 
heiliggesprochen und als bevorzugte Wesen losgelassen werden, nach Be-
lieben umherzustreifen und von allen Leuten Achtung zu heischen... Die 
Freiheiten und Vorrechte des brahmanischen Stieres sind unverletzlich.“ 
Der Stier darf nicht zurückgehalten werden, selbst wenn er Schaden an-
richtet 76. 
Diese Zitate zeigen eine Fortdauer des Apis-Kultes bis auf unsere Tage. 
Die „Himmelskuh“, die die Erde mit ihren Hörnern aufwühlte und Flüsse 
und Seen in Honig und Milch verwandelte, wird noch heute in der Gestalt 
gewöhnlicher Kühe und Stiere von Hunderten von Millionen Indern ver-
ehrt. 

 
 

Baal Zevuv (Beelzebub) 
 
 

Der strahlende Morgenstern war dargestellt als Ahriman, Seth und Lucifer 
– Namen, die gleichbedeutend mit Satan sind. Er war auch der Baal der 
Kanaaniter und des Nördlichen Königreiches der Zehn Stämme, der von 
dem biblischen Propheten so gehaßte Gott, sowie Beelzebub oder Baal-
Zevuv, das heißt der Baal der Fliege.  
In dem Pehlevi-Text des iranischen Buches Bundahish heißt es bei der 
Schilderung der von Himmelskörpern ausgelösten Katastrophen, daß am 
Ende eines der Weltalter „der böse Geist (Ahriman) in die Gestirne fuhr“. 
                                                   
74 Visistha Dharmasastra. Siehe Ram, Cow Protection in India, S. 40. 
75 M. Monier-Williams, Brahmanism and Hinduism (1891), S. 317-319. 
76 Ram, Cow Protection in India, S. 58. 
 



 200 

„Er füllte ein Drittel der Innenseite des Himmels aus, und er sprang wie 
eine Schlange vom Himmel auf die Erde herab.“ Es war der Tag des 
Frühjahrsanfangs (Tag- und Nachtgleiche). „Am Mittag kam er daher-
gesaust“, und „der Himmel war erschüttert und erschreckt“. „Wie eine 
Fliege sauste er auf die Schöpfung los, Versehrte die Welt und machte sie 
auf den Mittag dunkel, als wäre es finstere Nacht. Und schädliches Getier 
wurde von ihm über der Erde ausgestreut, stechend und giftig, als da sind 
Schlangen, Skorpione, Frösche und Eidechsen, so daß auch nicht so viel 
wie eine Nadelspitze von diesem schädlichen Getier freiblieb.“77 

Dann fährt Bundahish fort: „Die Planeten mit zahlreichen Dämonen 
(Kometen) stürmten gegen das Himmelsgewölbe und verwirrten die Ge-
stirne; die gesamte Schöpfung war so entstellt, als ob Feuer jeden Ort 
versengte, und Rauch stieg darüber auf.“ Eine ähnliche Ungezieferplage 
wird in der Heiligen Schrift geschildert, und zwar in Exodus Kap. 8-10, 
sowie auch im Psalm 78, wo es heißt, daß „alle möglichen Arten von 
Fliegen unter sie (das Volk Ägyptens)“ gesandt wurden, „um sie zu 
verschlingen; und Frösche, um sie zu vernichten“. Ihrer Hände Arbeit war 
den Raupen und Heuschrecken ausgeliefert. „Der Staub auf dem Felde 
wurde zu Läusen durch das ganze Ägyptenland“78. „Und es kam ein 
schrecklicher Schwärm von Fliegen ... über das ganze Land Ägypten“79. 
Die zweite, dritte, vierte und achte Plage wurden durch Ungeziefer 
hervorgerufen. Die Plage eruv, „der Fliegenschwärme“ nach der King 
James Version, wird in der Septuaginta mit „Stechfliegen“ 
wiedergegeben, und Philo nennt sie „Hundsfliegen“, besonders bösartige 
Insekten80; bei den Rabbis heißen sie auch „Stechmücken“. Psalm 105 
berichtet, daß Finsternis über das Land gesandt ward, und „Heuschrecken 
kamen, und Raupen, und diese ohne Zahl, und sie taten alles Kraut 
auffressen“. „Ihr Land brachte Frösche in Überzahl hervor, selbst in den 
Kammern ihrer Könige“, und „es kamen alle möglichen Arten von 
Fliegen und Läuse im ganzen Land.“ Die Amalekiter verließen Arabien 
wegen „Ameisen der kleinsten Art“ und zogen gen Kanaan und Ägypten 
zur selben Zeit, als die Juden von Ägypten her durch die Wüste nach 
Kanaan wanderten. 
In den chinesischen Annalen über die Zeit des Kaisers Yahou, die ich 
bereits früher zitierte, heißt es, daß, als die Sonne zehn Tage lang nicht 
                                                   
77 Bundahish (in The Pahlavi-Texts, Übersetzung West), Kap. III. 
78 Exodus 8, 17. 
79 Exodus 8, 24. 
80 Philo, Moses I, 23. 
 



 201 

unterging und die Wälder Chinas vom Feuer verzehrt wurden, Unmengen 
von ekelhaftem Getier im ganzen Lande ausgebrütet wurden.  
Die Juden wurden auf ihren Wanderungen in der Wüste von Schlangen 
geplagt81. Ein Menschenalter später zogen Hornissen den Juden unter 
Josua voraus, suchten das Land Kanaan heim und vertrieben ganze Völ-
kerscharen von ihren Wohnsitzen82. 
Die Bewohner der Südseeinseln berichten, daß, als die Wolken nur einige 
Fuß breit über der Erdoberfläche lagen und „der Himmel so dicht über der 
Erde war, daß die Menschen nicht aufrecht gehen konnten“, „Tausende 
von Libellen die Wolken, die den Himmel an die Erde fesselten, mit ihren 
Flügeln zerteilten“83. 
Gegen Ende des Mittleren Reiches führten die ägyptischen Feldzeichen 
eine Fliege als Emblem. 
Als die Venus als Komet dem Jupiter entsprang und ganz nahe an der 
Erde vorbeiflog, geriet sie in den Einflußbereich der Erde. Die innere 
Hitze, welche die Erde entwickelte, sowie die heißen Gase des Kometen 
waren ausreichend, um das Ungeziefer der Erde sich geradezu fieberhaft 
vermehren zu lassen. Manche der Plagen, so etwa wie die der Frösche 
(„das Land brachte Frösche hervor“) oder der Heuschrecken ist derartigen 
Ursachen zuzuschreiben. Jedermann, der einen khamsin (Sirokko), einen 
elektrisch geladenen Wüstenwind, erlebt hat, weiß, wie während der 
wenigen Tage, die der Wind anhält, der Erdboden um die Dörfer herum 
von Ungeziefer zu wimmeln beginnt84. 
Es ergibt sich hier die Frage, ob etwa der Komet Venus die Erde mit Un-
geziefer verseuchte, das er in der nachgeschleppten Atmosphäre 
zusammen mit Steinen und Gasen in Form von Larven mit sich führte. Es 
ist nämlich bezeichnend, daß auf der ganzen Welt die Völker den 
Planeten Venus mit Fliegen in Verbindung bringen. 
In Ekron, im Lande der Philister, war dem Baal-Zevuv, dem Gott der 
Fliege, ein prächtiger Tempel errichtet. Als im 9. Jahrhundert der König 
Ahasia von Jesreel bei einem Unfall verletzt wurde, sandte er Boten aus, 
um den Rat dieses Gottes von Ekron einzuholen, und nicht den des 
                                                   
81 Numeri 21, 6. 7; Deuteronomium 8, 15. 
82 Exodus 23, 28; Deuteronomium 7, 20. 
83 Williamson, Religious and Cosmic Beliefs of Central Polynesia I, S. 45. 
84 Eine Veränderung in den atmosphärischen Bedingungen kann eine galoppierende 
Fruchtbarkeit bei den Insekten hervorrufen. 
 
 
 



 202 

Orakels zu Jerusalem85. Dieser Baal-Zevuv ist der Beelzebub des Evan-
geliums86. 
Ahriman, der Gott der Finsternis, der mit Ormuzd, dem Lichtgott, stritt, 
wird in dem Bundahish mit einer Fliege verglichen. Von den Fliegen, 
welche die in Düsternis begrabene Erde erfüllten, heißt es: „Seine Fliegen-
scharen zerstreuten sich über die ganze Welt, die durch und durch ver-
pestet ist.“87 In der Ilias bezeichnet Ares (Mars) die Athene als „Hunds-
fliege“. „Die Götter prallten mit mächtigem Getöse aufeinander, die weite 
Erde dröhnte, und ringsherum der weite Himmel hallte wider wie von 
Trompeten“. Und Ares sprach zu Athene: „Wofür nun wiederum, Du 
Hundsfliege, läßt Du Götter im Streit mit Göttern zusammenstoßen?“88  

Der Stamm der Bororo in Zentral-Brasilien nennt den Planeten Venus „Die 
Sandfliege“89, eine Bezeichnung ähnlich der, die Homer für Athene 
gebraucht. Die Bantu-Stämme Zentral-Afrikas berichten, daß die „Sand-
fliege Feuer vom Himmel brachte“90, was offenbar einen Hinweis auf die 
prometheische Rolle des Beelzebub, des Planeten Venus, darstellt.  
Bei der Schilderung der Schlacht des Tistrya, „des Führers der Sterne 
gegen die Planeten“ (Darmesteter), berichtet das Avesta von Wurmsternen, 
die „zwischen Himmel und Erde fliegen“ und die vermutlich Meteoriten 
bedeuten sollen91. Möglicherweise ist das eine Anspielung auf ihre 
Eigenschaft, Larven auszustreuen. 
Diese Vorstellung von ansteckenden Kometen findet sich auch in den von 
Sahagun geschilderten Anschauungen der Mexikaner: „Die Mexikaner be-
zeichneten einen Kometen mit citlalin popoca, was soviel wie rauchender 
Stern heißt... Diese Eingeborenen nannten den Schweif eines solchen 
Sterns citlalin tlamina, Ausdünstung des Kometen oder wörtlich ,der Stern 
schießt einen Wurfspeer’. Sie glaubten, daß, wenn ein solcher Speer auf 
ein Lebewesen, einen Hasen, ein Kaninchen oder ein anderes Tier fiele, in 
der Wunde plötzlich Würmer entstünden, die das Tier ungenießbar 
machten. Dessentwegen auch achteten sie besonders darauf, sich während 

                                                   
85 II Könige, 1, 2 ff. 
86 Matthäus 10, 25; 12, 24. 27; Markus 7, 22; Lucas 11, 15 ff. 
87 Bundahish Kap. III, Abschn. 12. Vgl. H. S. Nyberg, Die Religionen des alten Iran, 
Mitteil, d. Vorderasiat.-Ägypt. Ges., Bd. 43 (1938), S. 28 ff. 
88 Ilias XXI, 385 ff. In der griechischen Sage nahm Metis, als sie mit Pallas schwanger ging, 
die Gestalt einer Fliege an. 
89 Siehe Kunike, Sternmythologie, Welt und Mensch, IX-X. 
90 A. Werner, African Mythology (1925), S. 135.  
91 Avesta, Teil II, S. 95. 
 



 203 

der Nacht zuzudecken, um sich vor dieser ansteckenden Ausstrahlung zu 
schützen.“92 
Die Mexikaner glaubten demnach, daß Larven aus der Ausstrahlung des 
Kometen auf alles Lebende herniederfielen. Wie ich bereits erwähnte, 
nannten sie die Venus einen „rauchenden Stern“. Sahagun berichtet weiter, 
daß die Mexikaner beim Aufgehen des Morgensterns die Rauchfänge und 
sonstigen Öffnungen zu schließen pflegten, um zu verhindern, daß Unheil 
zusammen mit dem Licht des Sternes in das Haus eindringe93.  
Die Beharrlichkeit, mit welcher der Planet Venus in Überlieferungen der 
Völker beider Halbkugeln mit der Fliege in Zusammenhang gebracht wird, 
die von den ägyptischen Priestern getragenen Embleme, die zu Ehren des 
Planetengottes „der Fliege“ abgehaltenen Gottesdienste, all das muß den 
Eindruck hervorrufen, daß die Fliege im Schweif der Venus nicht einfach 
eine irdische Brut war, die in der Hitze wie anderes Ungeziefer 
ausschwärmte, sondern ein Gast von einem anderen Planeten.  
Die alte Frage, ob es auf anderen Planeten Leben gibt, ist immer wieder 
ohne viel Erfolg diskutiert worden94. Die atmosphärischen und klima-
tischen Bedingungen sind auf den anderen Planeten so verschieden, daß es 
unglaublich erscheint, daß dort dieselben Lebensformen wie auf der Erde 
existieren könnten; andererseits wäre es falsch, den Schluß zu ziehen, daß 
es auf ihnen überhaupt kein Leben gäbe.  
Die heutige Biologie spielt mit dem Gedanken, daß Mikroorganismen, 
vom Lichtdruck getragen, aus dem interstellaren Raum auf die Erde ge-
langen. Demnach ist die Vorstellung, daß lebende Organismen aus dem 
Weltenraum auf die Erde gelangen, keinesfalls neu. Ob wirklich an diesem 
Gedanken von einer Infiltration der Erde mit Larven etwas Wahres ist, 
bleibt jedem selbst überlassen. Die Fähigkeit vieler kleiner Insekten und 
ihrer Larven, große Kälte- und Hitzegrade auszuhalten und ohne 
Sauerstoff am Leben zu bleiben, läßt die Hypothese nicht gänzlich ab-
wegig erscheinen, daß Venus (und ebenso Jupiter, aus dem Venus hervor-
ging) von derartigem Ungeziefer bewohnt ist. 
 
 

                                                   
92 Sahagun, Historia General de las Cosas de la Nueva España, Buch VIII, Kap. 3. 
93 Ebenda. 
94 Siehe H. Spencer Jones, Life on other Worlds (1940) und Sir James Jeans, Is there Life on 
other Worlds?, Science, 12. Juni 1942. 
 



 204 

 
Venus im Volksglauben der Indianer 

 
Primitive Völker sind oft in starre Sitten und Vorstellungen verstrickt, die 
Hunderte von Generationen zurückreichen. Die Überlieferungen vieler 
Urvölker sprechen von dem „niedrigen Himmel“ der Vergangenheit, einer 
„größeren Sonne“, einer schnelleren Bewegung der Sonne am Firmament, 
einem ehemals kürzeren Tag, der erst länger wurde, nachdem die Sonne 
auf ihrer Bahn angehalten worden war. 
Der Weltenbrand ist ein häufiges Motiv der Sage. Nach dem Glauben der 
Indianer an der pazifischen Küste Nordamerikas setzten die „Stern-
schnuppe“ und der „Feuerbohrer“ die Welt in Brand. In der brennenden 
Welt war „nichts zu sehen außer wogenden Flammen; die Felsen brannten, 
der Erdboden brannte, alles brannte. Riesige Rauchsäulen wälzten sich 
empor; Feuer loderte in Flammen zum Himmel auf in großen Funken und 
Bränden ...“ 
„Die große Feuersbrunst wütete auf der ganzen Erde, verbrannte Felsen, 
Erde, Bäume, Menschen, einfach alles ... Wasser brach herein ... wie eine 
Schar von Flüssen wälzte es sich daher, überflutete die Erde und ver-
löschte das Feuer auf seinem Wege nach Süden ... berghoch erhob sich das 
Wasser“. Ein Himmelsungeheuer flog daher mit „einer Pfeife im Maul; es 
blies beim Weiterfliegen mit aller Macht darauf und machte ein furcht-
bares Geräusch ... blasend und wallend kam es daher; es glich einer rie-
sigen Fledermaus mit ausgebreiteten Flügeln ... (seine) Federn flatterten 
auf und ab (und) wuchsen, bis sie den Himmel zu beiden Seiten berühr-
ten“95. 
Die Sternschnuppe, welche die Erde in ein Flammenmeer verwandelte, das 
fürchterliche Getöse, das berghoch aufgetürmte Wasser und die 
Erscheinung eines himmlischen Ungeheuers gleich Typhon oder einem 
Drachen – alle diese Elemente tauchen nicht aus purer Phantasie mit-
einander in dieser indianischen Erzählung auf; sie gehören vielmehr 
zusammen. 
Die Wichita, ein Indianerstamm in Oklahoma, erzählen folgende Ge-
schichte von „der Sintflut und der Wiederbevölkerung der Erde“96. „Dem 
Volk erschienen gewisse Zeichen, die anzeigten, daß im Norden etwas 
war, das wie Gewölk aussah; und alles fliegende Getier der Luft kam, und 
                                                   
95 Alexander, North American Mythology, S. 223. 
96 G. A. Dorsey, The Mythology of the Wichita (1904). 
 



 205 

die Tiere des Erdbodens wurden sichtbar. Alles dies deutete darauf hin, 
daß etwas geschehen würde. Die Wolken, die sich im Norden gezeigt 
hatten, waren eine Flut. Diese Flut verbreitete sich über die gesamte 
Oberfläche der Erde.“ 
Die Wasserungeheuer kamen um. Nur vier Riesen blieben übrig, aber 
auch sie fielen um, ein jeder auf das Gesicht. „Der eine im Süden rief 
beim Umstürzen, daß die Richtung, in der er fiel, Süden heißen solle.“ 
Der andere Riese rief, daß „die Richtung, in der er hinstürzte, Westen 
heißen solle -Wohin-die-Sonne-geht“. Der dritte fiel um und nannte diese 
Richtung Norden, und der vierte nannte die seine „Osten–Wo-die-Sonne-
aufgeht“. Nur ein paar Menschen kamen davon. Auch der Wind auf der 
Erde blieb übrig; alles sonst wurde vernichtet. Einer Frau wurde (vom 
Wind) ein Kind geboren, ein Traum-Mädchen. Das Mädchen wuchs ganz 
schnell heran, und ein Knabe wurde ihm geboren. „Er sagte seinem 
Volke, daß er gen Osten ziehen werde, und er sollte der Morgenstern 
werden.“  
Diese Erzählung klingt recht unzusammenhängend, aber wir wollen doch 
ihre einzelnen Grundzüge näher betrachten: „Etwas im Norden, das wie 
Gewölk aussah“ und Mensch und Tier in Vorahnung der heraufziehenden 
Katastrophe sich zusammenkauern ließ; wilde Tiere, welche die Wälder 
verließen und bei den menschlichen Behausungen auftauchten; eine alles 
überschwemmende Flut, die selbst die Meeresungeheuer vertilgte; die 
Neubestimmung der vier Himmelsrichtungen; und schließlich, ein Men-
schenalter später, die Geburt des Morgensterns. 
Diese Zusammenstellung einzelner Grundelemente kann nicht zufällig 
sein; diese Ereignisse sind sämtlich, und in dieser Reihenfolge, in der 
Mitte des zweiten Jahrtausends vor unserer Zeitrechnung tatsächlich 
beobachtet worden. 
Die Indianer des Chewkee-Stammes an der Golfküste erzählen: „Es war 
zu heiß. Die Sonne wurde um eine Handbreite höher an den Himmel 
gerückt, aber noch immer war es zu heiß. Siebenmal wurde die Sonne 
höher und höher gerückt unter dem Himmelsbogen, bis es endlich kühler 
wurde.“97 
In Ostafrika können wir dieselbe Überlieferung verfolgen. „In ganz alter 
Zeit war der Himmel sehr dicht über der Erde.“98  

Der Stamm der Kaska im Innern von Britisch Columbien berichtet: 
                                                   
97 Alexander, North American Mythology, S. 60. 
98 L. Frobenius, Dichten und Denken im Sudan (1925). 
 



 206 

„Einstmals, vor langer Zeit, war der Himmel sehr dicht über der Erde.“99 
Der Himmel wurde höher geschoben, und das Wetter änderte sich. Nach-
dem die Sonne auf ihrem Wege über das Firmament angehalten worden 
war, „wurde sie klein, und klein ist sie seitdem geblieben“100.  
Folgende Geschichte hörte Shelton beim Stamme der Snohomish am Puget 
Sound über die Entstehung des Ausrufes „Yahou“101, über den ich schon 
kurz berichtet hatte. „Vor langer Zeit, als die Tiere noch menschliche 
Wesen waren, war der Himmel ganz niedrig. Er war so niedrig, daß die 
Menschen nicht aufrecht stehen konnten ... Sie beriefen eine große 
Versammlung ein und berieten, wie sie den Himmel höher heben könnten. 
Aber sie wußten alle nicht, wie sie es anstellen sollten, denn keiner war 
stark genug, den Himmel zu heben. Schließlich kam ihnen der Gedanke, 
daß sich der Himmel vielleicht durch eine gemeinsame Kraftanstrengung 
aller anheben ließe, wenn sie alle im selben Augenblick Zugriffen. Aber 
dann erhob sich die Frage, wie man es einrichten könnte, daß alle Men-
schen wirklich im genau gleichen Augenblick ihre Kräfte anspannten, 
denn die verschiedenen Völker waren doch zu weit voneinander entfernt, 
die einen in diesem Teil der Welt, die anderen in jenem. Welches Zeichen 
könnte man geben, damit alle wirklich im selben Augenblick anruckten? 
Schließlich erfand man das Wort , Yahou' für diesen Zweck. Es wurde 
beschlossen, daß alle zusammen , Yahou' rufen und sich dann mit ganzer 
Kraft gegen den Himmel stemmen sollten. Daraufhin rüsteten sich alle mit 
Stangen aus, stemmten sie gegen den Himmel und schrien dann alle 
einstimmig ,Yahou!' Unter dieser gemeinsamen Anstrengung hob sich der 
Himmel ein wenig an. Darauf schrien sie von neuem , Yahou' und lüpften 
die schwere Last weiter. Das wiederholten sie solange,““ bis der Himmel 
hoch genug war.“ Shelton berichtet, daß das Wort „Yahou“ heutzutage 
benutzt wird, wenn irgendein schwerer Gegenstand, wie etwa ein großes 
Kanu, angehoben wird. 
Es ist einfach, den Ursprung dieser Sage zu erkennen. Wolken von Staub 
und Gasen hüllten lange Zeit die Erde ein; es sah so aus, als habe der 
Himmel sich tief herabgesenkt. Die Erde ächzte und stöhnte immer wieder 
infolge der tiefgehenden Verwerfungen und Verlagerungen, die sie durch-
gemacht hatte. Nur langsam und allmählich hoben sich die Wolken vom 
Boden ab. 

                                                   
99 J. A. Teit, Kaska Tales, Journal of American Folklore, XXX (1917). 
100 Frobenius, Das Zeitalter des Sonnengottes, S. 205 ff. 
101 Shelton, Mythology of Puget Sound, Journal of American Folklore, XXXVII (1924). 
 



 207 

Die Wolken, die die Juden in der Wüste einhüllten, die posaunenähn-
lichen Töne, die sie am Berge Sinai vernahmen und das allmähliche Auf-
steigen der Wolken in den Jahren des Todesschattens sind dieselben 
Grundzüge wie die dieser indianischen Legende. 
Da trotz dem unterschiedlichen äußeren Rahmen dieselben Grundzüge 
erkennbar sind, können wir sicher sein, daß nicht etwa ein Volk vom 
anderen entlehnt hat. Diese auf den ersten Blick so verschiedenen, bei nä-
herer Betrachtung aber doch so ähnlichen Geschichten gehen auf ein ge-
meinsames Erlebnis zurück. 
Die Geschichte vom Weltende, wie sie von den Pawnee-Indianern erzählt 
wird, und die nach der Schilderung eines alten Indianers niedergeschrieben 
wurde, ist inhaltlich bemerkenswert102: 
„Wie die alten Leute erzählten, regierte der Morgenstern über alle die 
kleineren Götter im Himmel... Die alten Leute erzählten, daß der Mor-
genstern gesagt habe, der Mond würde rot werden, wenn das Ende der 
Welt käme..., auf daß die Leute, wenn der Mond rot würde, wüßten, daß 
das Ende der Welt gekommen sei. 
„Der Morgenstern sagte weiter, daß zu Anfang aller Dinge der Polarstern 
in den Norden gesetzt worden sei, ohne sich zu bewegen... Auch sagte der 
Morgenstern, daß zu Anfang aller Dinge dem Südpolarstern die Kraft 
gegeben worden sei, ab und zu nahe heranzukommen, um nach dem 
Nordpolarstern zu sehen, ob er auch noch immer im Norden stünde. Wenn 
er wirklich noch da sei, müßte der Südpolarstern wieder an seinen Platz 
zurückkehren ... Wenn aber das Ende der Welt herannahte, würde der 
Südpolarstern weiter heraufgezogen kommen. Der Nordpolarstern würde 
sich dann auf und davonmachen, während der Südpolarstern von der Erde 
und ihren Menschen Besitz ergriffe... Die alten Leute wußten auch, daß, 
wenn die Welt ihrem Ende zugehe, zahlreiche Zeichen sichtbar würden, 
besonders auch unter den Sternen: Meteore würden über den Himmel 
fliegen, der Mond würde ab und zu seine Farbe wechseln, und auch die 
Sonne würde verschiedene Farben zeigen. 
„Mein Kind, einige dieser Zeichen haben sich schon gezeigt. Die Sterne 
sind unter die Menschen gefallen, aber der Morgenstern ist uns noch 
wohlgesinnt, denn noch immer leben wir ... Der Nordpolarstern wird das 
Ende aller Dinge befehlen, und der Südpolarstern wird diesen Befehl 
ausführen .. . Wenn die Zeit für das Ende der Welt gekommen ist, werden 
die Sterne wieder auf die Erde fallen.“  
                                                   
102 Dorsey (Herausg.), The Pawnee Mytbology (1906), Teil I, S. 35. 
 



 208 

In dieser Erzählung der Pawnee-Indianer werden Elemente zusammen-
gefügt, die, wie wir wissen, auch tatsächlich zusammengehören. Die heu-
tige Himmelsordnung über der Erde stammt von dem Planeten Venus, der 
auch den nördlichen und den südlichen Polarstern an seinen Platz stellte. 
Die Pawnee glauben, daß die künftige Zerstörung der Welt von dem 
Planeten Venus abhängt. In der Vergangenheit verließ der Südpolarstern 
einige Male seinen Platz und kam höher herauf, während sich die Pole 
dementsprechend verschoben. Wenn aber das Ende der Welt gekommen 
ist, werden beide Polarsterne ihre Plätze vollends miteinander vertauschen. 
Das Farbenspiel von Sonne und Mond wurde durch die zwischen der Erde 
und diesen Körpern befindlichen Kometengase hervorgerufen, eine 
Erscheinung, von der auch die Propheten des Alten Testaments berichten. 
Vom Himmel fallende Steine gehören zu derselben Gruppe von 
Erscheinungen. 
Die Pawnee-Indianer verstehen nichts von Astronomie. Über 120 Gene-
rationen wurden die Geschichten der Vergangenheit und die Zeichen künf-
tiger Zerstörung vom Vater auf den Sohn und vom Großvater auf das 
Enkelkind weitergegeben. 
Die Vorstellung einer der Welt seitens der Venus drohenden Gefahr spielt 
in den Kulthandlungen der Skidi-Pawnee Nebraskas eine wichtige Rolle. 
Dem Tirava (Jupiter) im Range am nächsten steht der Morgenstern. 
„Tirava gab seine meiste Kraft dem Morgenstern.“103 „Durch seine vier 
Gehilfen Wind, Wolke, Blitz und Donner richtete er die Aufträge Tira-vas 
an die Bewohner der Erde aus.“ Als nächste im Rang nach dem Mor-
genstern „kamen die Götter der vier Weltviertel, die im Nordosten, Süd-
osten, Südwesten und Nordwesten standen und das Himmelsgewölbe 
stützten. Wieder als nächster kam der Polarstern. Wiederum als nächste 
kamen Sonne und Mond“. „Der größte Teil der Himmelsgötter wurde mit 
Sternen identifiziert. Der heilige Beutel eines jeden Dorfes soll dessen 
früheren Bewohnern durch eines dieser himmlischen Wesen verliehen 
worden sein.“ 
Das Opfer an den Morgenstern ist die wichtigste Kulthandlung der Paw-
nees. Sie stellt eine „Dramatisierung der vom Morgenstern vollbrachten 
Taten dar“. Ein Menschenopfer wurde jeweils dann dargebracht, wenn die 
                                                   
103 Dieses, sowie die folgenden Zitate sind The Thunder Ceremony of the Pawnee und The 
Sacrifice to the Morning Star entnommen, zusammengestellt von R. Linton nach 
unveröffentlichten Aufzeichnungen von G. A. Dorsey, Field Museum of Natural History, 
Department of Anthropology, Chicago (1922). 
 
 



 209 

Venus „besonders leuchtend aufging oder auch in solchen Jahren, in denen 
ein Komet am Himmel stand“, ein Zusammenhang, dessen Bedeutung 
durch die vorausgegangenen Untersuchungen ins rechte Licht gerückt 
wird104. 
Die Opferhandlung vollzog sich in folgender Form: „Ein als Gefangene 
gehaltenes Mädchen wurde von seinem Besitzer an einen Mann ausgelie-
fert, der dabei wie ein Wolf zu heulen und das Mädchen dann bis zum 
Tage des Opfers zu bewachen hatte. War der Tag gekommen, so malte der 
Wächter ihren ganzen Körper rot an und kleidete sie in einen schwarzen 
Rock und ein schwarzes Gewand. Sich selbst bemalte er Haar und Gesicht 
rot und befestigte einen fächerförmigen Kopfputz aus zwölf Adlerfedern in 
seinem Haar.“ „Dies war der Aufzug, in dem der Morgenstern in der 
Vorstellung zu erscheinen pflegte.“ 
Zwischen vier Pfählen, die nach den vier Himmelsquartieren (Nordosten, 
Südosten, Südwesten, Nordwesten) zeigten, wurde die Opferstatt errichtet. 
Es wurden einige Worte über die drohende, ewig währende Finsternis 
gesprochen und dann im Namen des Morgensterns den Pfählen geboten, 
aufrecht stehen zu bleiben, „auf daß sie immerdar des Himmels Gewölbe 
hochhalten“. Der Oberpriester „bemalte dann die rechte Hälfte von des 
Mädchens Körper rot und die linke schwarz. Ein fächerförmiger Kopfputz 
von zwölf Adlerfedern mit schwarzen Spitzen wurde auf ihrem Kopf 
befestigt“. 
„In dem Augenblick, in dem der Morgenstern aufging, traten zwei Männer 
mit Feuerbränden vor.“ Dem Mädchen wurde der Brustkorb aufge-
schnitten und das Herz herausgenommen, worauf der Wächter „mit der 
Hand in die Brusthöhle griff und sich das Gesicht mit dem Blut bemalte“. 
Das umherstehende Volk schoß Pfeile in den Körper des Opfers. „Den 
Knaben, die zu klein waren, um einen Bogen zu spannen, halfen ihre Väter 
oder Mütter.“ Vier Bündel wurden im Nordosten, Nordwesten, Südosten 
und Südwesten des Richtplatzes niedergelegt und angezündet. „Ganz 
offenbar sind mit diesen Kulthandlungen astronomische Vorstellungen 
verknüpft gewesen.“ 
Derartige von Dorsey geschilderte Menschenopfer wurden von den Indi-
anern noch vor wenigen Jahrzehnten dargebracht. Sie erinnern an die 
mexikanischen Opfer für den Morgenstern, wie sie von den Schriftstellern 
des 16. Jahrhunderts geschildert werden. 
 
                                                   
104 Siehe den Abschnitt: Die Zweiundfünf zig-Jahr-Periode. 
 



 210 

Die Bedeutung dieser Zeremonie und ihre Beziehung zum Planeten Venus, 
ganz besonders in Kometenjahren, die Hinweise auf die Himmels-
richtungen und auf eine lang anhaltende Finsternis, die Sorge, daß der 
Himmel einfallen könne und selbst solche Einzelheiten, wie die in diesen 
Handlungen so hervortretenden schwarzen und roten Farben werden uns 
jetzt besonders verständlich, nachdem wir die Rolle kennen, die die Venus 
in den Weltkatastrophen spielte. 



 211 

Kapitel 10 
 
 

DIE SYNODISCHE UMLAUFZEIT DER VENUS 
 
 
 
 

Gegenwärtig beträgt die Umlauf zeit der Venus um die Sonne 224,7 Tage; 
dies ist das siderische Jahr des Planeten. Von der Erde aus betrachtet, die 
auf einer größeren Bahn mit einer geringeren Geschwindigkeit um die 
Sonne kreist, kehrt Venus in bezug auf die Erde nach 584 Tagen in die-
selbe Stellung zurück; dies ist das synodische Jahr der Venus. 71 Tage 
lang geht sie jeden Morgen immer früher vor der Sonne auf, bis sie ihren 
größten westlichen Winkelabstand von der aufgehenden Sonne erreicht. 
Danach erhebt sie sich jeden Morgen weniger und weniger und tritt nach 
221 Tagen in ihre obere Konjunktion mit der Sonne. Etwa einen Monat 
vor dem Ende dieser Periode wird sie vom Sonnenlicht überstrahlt, so daß 
sie die rund 60 Tage, in der Nähe der oberen Konjunktion, in der 
Helligkeit der Sonne nicht zu erkennen ist. Dann erscheint sie für kurze 
Zeit nach Sonnenuntergang als Abendstern östlich von der untergehenden 
Sonne. Für 221 Nächte entfernt sich Venus von dem Punkte der oberen 
Konjunktion und von dem Tage ab, an dem sie zuerst als Abendstern 
erscheint, geht sie jede Nacht weiter von der untergehenden Sonne auf, bis 
sie ihren östlichsten Winkelabstand erreicht. Dann nähert sie sich 71 
Nachte lang wieder der Sonne, bis sie schließlich in ihre untere Konjunk-
tion eintritt, sich also zwischen der Erde und der Sonne befindet. Sie ist 
dann gewöhnlich ein oder zwei Tage lang unsichtbar und erscheint dar-
aufhin wieder westlich von der aufgehenden Sonne als Morgenstern.  
Diese Bewegungen der Venus und deren genaue Dauer sind den Völkern 
des Orients und Okzidents schon vor mehr als 2000 Jahren bekannt ge-
wesen. In der Tat ist das „Venus-Jahr“, wie es sich aus der synodischen 
Umlaufzeit der Venus ergibt, im Kalender sowohl der Alten wie der Neuen 
Welt angewendet worden. Fünf synodische Venusjahre ergeben 2919,6 
Tage, während acht Jahre von 365 Tagen insgesamt 2920 Tage ergeben, 
und acht Julianische Jahre von 365¼ Tagen insgesamt 2922 Tage. Das 
bedeutet mit anderen Worten, daß in vier Jahren zwischen dem Venus-
Kalender und dem Julianischen Kalender ein Unterschied von ungefähr 
einem Tag auftritt. 



 212 

Wie ich in meiner Neufassung der alten Geschichte im einzelnen zeigen 
werde, richteten sich die Ägypter in der zweiten Hälfte des ersten vor-
christlichen Jahrtausends nach dem Venus-Jahr. Unter der Regierung 
Ptolemäus' III. (Euergetes) fand im Jahre 239 v. Chr. in Canopus ein 
Priesterkonklave statt, bei dem auf ägyptisch und griechisch ein Erlaß 
veröffentlicht wurde, um den Kalender „entsprechend der gegenwärtigen 
Ordnung der Welt“ und „zur Beseitigung der Abweichungen am Himmel“ 
zu korrigieren. Das durch den Aufgang des Sternes Isis bestimmte Jahr – 
und Plinius sagt, daß Isis der Planet Venus sei1 – sollte durch ein Jahr 
ersetzt werden, das durch den Aufgang des Fixsternes Sothis (Sirius) be-
stimmt wird; dies würde in vier Jahren einen Unterschied von einem Tag 
ausmachen, so daß nach den Worten der Verordnung „die Feste des Win-
ters nicht mehr dadurch in den Sommer fallen würden, da der Aufgang des 
Sternes Isis alle vier Jahre um einen Tag vorrückt“2.  
Die durch diese Verordnung beabsichtigte Reform setzte sich nicht durch, 
weil die Masse des Volkes und die Konservativen unter den Priestern der 
Venus treu blieben und das Neue Jahr und andere Feste an den von ihr 
bestimmten Tagen begingen. Tatsächlich wissen wir, daß die Ptole-
mäischen Pharaonen im Tempel der Isis (Venus) schwören mußten, den 
Kalender nicht zu reformieren und auch nicht etwa alle vier Jahre einen 
Tag hinzuzufügen. Julius Cäsar folgte eigentlich der Verordnung von 
Canopus, indem er den Kalender von 365¼ Tagen festlegte. 26 v. Chr. 
führte Augustus in Alexandrien das Julianische Jahr ein, aber die Ägypter 
außerhalb Alexandriens hielten auch weiterhin das Venusjahr von 365 
Tagen ein, und Claudius Ptolemäus, der alexandrinische Astronom des 2. 
Jahrhunderts, schrieb in seinem Almagest: „Acht ägyptische Jahre 
entsprechen ohne merklichen Fehler fünf Venusumläufen.“3  

Diese Periode von acht Jahren ist durch zwei teilbar, wobei jeder Teil 2½ 
synodischen Perioden entspricht und der Teilpunkt abwechselnd am 
heliakischen (das heißt mit der Sonne gleichzeitigen) Aufgang oder 
Untergang der Venus liegt. Einen derartigen Vier-Jahres-Zyklus hielten 
die Ägypter in der zweiten Hälfte des letzten vorchristlichen Jahrtausends 
ein. Dies meint Horapollo, wenn er berichtet, daß das ägyptische Jahr 
gleich vier Jahren sei4. In entsprechender Weise rechneten die Griechen 
                                                   
1 Plinius, Historia naturalis II, 37. 
2 S. Schärpe, The Decree of Canopus in Hieroglyphics and Greek (1870). 
3 Buch X, Kap. 4. 
4 A. T. Cory, The Hieroglyphics of Horapollo Nilus (1940) II, S. LXXXIX. Siehe auch 
Wilkinson bei G. Rawlinson, The History of Herodotus II, S. 285. 
 



 213 

mit Vier-Jahres-Zyklen, die der Venus geweiht waren: die Olympischen 
Spiele wurden alle vier Jahre (zu Anfang alle acht Jahre5) gefeiert, und die 
Zeit wurde nach Olympiaden gezählt. Die Olympischen Spiele fanden 
zuerst im 8. Jahrhundert statt. Im Parthenon zu Athen wurde jedes vierte 
Jahr mit den Panathenaischen Prozessionen zu Ehren der Athene 
begangen. 
Die Inkas in Peru und die Mayas und Tolteken in Mittelamerika richteten 
sich neben dem Sonnenjahr auch nach der synodischen Umlaufzeit der 
Venus und dem Venusjahr6. Sie rechneten auch mit Gruppen von fünf 
Venus-Jahren, entsprechend acht Jahren zu 365 Tagen. Wie die Ägypter 
und Griechen, zählten die Mayas die Vier-Jahres-Zyklen7 von der unteren 
bis zur oberen Konjunktion der Venus und dann von der oberen bis zur 
unteren Konjunktion. Die Inkas vermerkten den Venus-Kalender sehr 
genau, indem sie Knoten in ihren Quipus8 knüpften, und die Maya gaben 
nach dem Codex Dresdensis die Länge des synodischen Venusjahres 
richtig mit 584 Tagen an9. Die astronomischen Beobachtungen der Maya 
waren so genau, daß sie bei der Berechnung des Sonnenjahres zu Zahlen 
gelangten, die nicht nur genauer als das Julianische Jahr waren, sondern 
auch genauer als das Gregorianische Jahr, das noch heute unser 
Kalenderjahr ist und in Europa erst 1582, das heißt 90 Jahre nach der 
Entdeckung Amerikas eingeführt wurde10.  
Alles dies beweist, daß der Venus-Kalender seine religiöse Bedeutung 
lange Zeit, noch bis zum Ende des Mittelalters und der Entdeckung 
Amerikas, ja sogar noch bis später bewahrte, daß aber bereits im 8. Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung ein Acht-Jahres-Zyklus oder ein dop-
pelter Vier-Jahres-Zyklus der Venus als Zeitberechnung diente, der sich 
aus der Himmelsordnung ergeben haben muß. 
Einige Jahrzehnte nach der Entdeckung Amerikas schrieb der Augustiner-
pater Ramon y Zamora, daß die mexikanischen Stämme dem Morgenstern 
besondere Verehrung entgegenbrächten und sein Erscheinen genau 

                                                   
5 E. N. Gardiner, Olympia (1925), S. 71; Farnell, The Cults of the Greek States IV, S. 293; 
Frazer, The Dying God (1911), S. 78. 
6 Brasseur, Sources de l'histoire primitive du Mexique, S. 27. 
7 J. E. Thompson, A Correlation of the May an and European Calenders, Field Museum of 
Natural History, Anthropological Series, Bd. XVII. 
8 Nordenskjöld, The Secret of the Peruvian Quipus II, S. 35. 
9 W. Gates, The Dresden Codex, Maya Society Publication No. 2 (1932). 
10 W. Gates in De Landa, Yucatan, S. 60. 
 
 



 214 

aufzeichneten: „So genau führten sie Buch über den Tag, wann er erschien 
und wann er sich verbarg, daß sie sich niemals irrten.“11 

Es war dies ein sehr alter Brauch noch aus einer Vergangenheit, als die 
Venus auf einer gestreckten Bahn umlief. 
Die Bewegung der Venus wurde von den alten Astronomen Mexikos, 
Perus, Indiens, Persiens, Baby loniens und Ägyptens genau beachtet. 
Tempel-Sternwarten für den Planetenkult wurden in beiden Hemisphären 
errichtet. Die in der Heiligen Schrift sooft erwähnten bamot oder „hohen 
Plätze“ waren sowohl Sternwarten wie Opferstätten für die Planetengötter, 
insbesondere Venus (Baal). An diesen Orten brachten götzendienerische, 
von den fehlgeleiteten Königen Judas eingesetzte Priester dem Baal, der 
Sonne, dem Mond und den Planeten Weihrauch dar12.  
In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrtausends und zu Beginn des ersten 
war die Venus noch ein Komet. Und wenngleich ein Komet auch eine 
kreisrunde Bahn haben kann – es gibt einen solchen Kometen im Sonnen-
system13 – so bewegte sich Venus damals doch nicht wie heute auf einer 
Kreisbahn; ihre Umlaufbahn kreuzte vielmehr die Bahn der Erde und 
bedrohte sie alle fünfzig Jahre. Da aber in der zweiten Hälfte des 8. 
vorchristlichen Jahrhunderts die Umlaufzeit der Venus dieselbe war wie 
heute, muß sie einige Zeit vorher ihre Bahn geändert und ihre 
gegenwärtige Kreisbahn zwischen Merkur und Erde eingenommen haben, 
wobei sie zum Morgen- und Abendstern wurde. Die Unregelmäßigkeiten 
ihrer Bewegung müssen von den Alten beobachtet worden sein; die Daten 
in den alten Aufzeichnungen müssen sich beträchtlich von den Zahlen 
unterscheiden, die am Anfang dieses Kapitels über die Venus-
Bewegungen genannt wurden. 
 
 
 

Die unregelmäßige Bewegung der Venus 
 
 

In der Bibliothek Assurbanipals in Ninive waren die Bücher aus seiner und 
aus der vorausgegangenen Zeit gesammelt. In den Trümmern dieser 
Bibliothek fand Sir Henry Layard die Venus-Tafeln14. Es erhob sich die 
                                                   
11 Seler, Gesammelte Abhandlungen I, S. 624. 
12 II. Könige 23, 5. 
13 Der Schwaßmann-Wachmann-Komet, dessen Bahn zwischen der des Jupiter und des 
Saturn liegt. 
14 Veröffentlicht von H. C. Rawlinson und G. Smith,  Table of the Movements of  the Planet  
 



 215 

Frage, aus welcher Zeit die Beobachtungsdaten dieser Tafeln stammten. 
Schiaparelli untersuchte dieses Problem, und „als Beispiel einer Unter-
suchungsmethode ist seine Arbeit hervorragend.“15 Er kam zu dem Schluß, 
daß „die Untersuchung sich auf das siebte und achte Jahrhundert 
beschränken“ könne. 
Da auf einer der Tafeln die Jahresformel eines Königs der Frühzeit, 
Ammizaduga, gefunden wurde, werden sie seither gewöhnlich der ersten 
babylonischen Dynastie zugeschrieben; ein Gelehrter hat jedoch Beweise 
dafür vorgebracht, daß die Jahresformel Ammizadugas durch einen 
Schreiber im 7. Jahrhundert eingefügt worden war16. (Wenn die Tafeln aus 
dem Anfang des 2. Jahrtausends stammten, so würde dies nur bedeuten, 
daß Venus auch damals ein vagabundierender Komet war.) Betrachten wir 
einige Auszüge aus diesen Venus-Tafeln:  
„Am 11. Tage des Sivan verschwand Venus im Westen, blieb neun 
Monate und vier Tage vom Himmel fort und wurde am 15. Tage des Adar 
im Osten sichtbar.“ 
Im nächsten Jahre, „am 10. des Arahsamna, verschwand Venus im Osten, 
blieb zwei Monate und sechs Tage vom Himmel fort und wurde am 16. 
Tebit im Westen sichtbar“. 
Im folgenden Jahre verschwand Venus am 26. Ulul (Elul) im Westen, 
blieb elf Tage lang vom Himmel fort und wurde am 7. des eingeschalteten 
Monats Ulul im Osten sichtbar. 
Im Jahr darauf verschwand Venus am 9. Nisan im Osten, blieb fünf 
Monate und sechzehn Tage abwesend und wurde am 25. Ulul im Westen 
sichtbar. 
Im fünften Jahr der Beobachtungen verschwand Venus am fünften Ayar 
(Ijar) im Westen, blieb sieben Tage lang fort und erschien wieder am 12. 
Ayar; im selben Jahre verschwand sie am 20. Tebit im Osten, blieb einen 
                                                                                                                                                                         
Venus and their Influences. Sayce's Übersetzung ist in den Transactions of the Society of 
Biblical Ardhaeology, 1874, abgedruckt; eine neuere Übersetzung von S. Langdon und J. K. 
Fotheringham wurde unter dem Titel The Venus Tablets of Ammizaduga (1928) 
veröffentlicht. 
15 Fotheringham bei Langdon und Fotheringham, The Venus Tablets of Ammizaduga, S. 32. 
Siehe Schiaparelli, Venusbeobachtungen und Berechnungen der Babylonier, Das Weltall, 
Bde. VI und VII. 
16 Kugler schrieb die Venus-Tafeln der ersten babylonischen Dynastie zu, weil er in einer 
von ihnen eine Jahresformel des Ammizaduga fand. Im Jahre 1920 erklärte F. Hommel 
(Assyriologische Bibliothek, XXV, S. 197-199), daß die Jahrformel des Ammizaduga durch 
einen Schreiber unter der Regierung Assurbanipals im 7. Jahrhundert eingefügt worden sei. 
 
 



 216 

Monat abwesend und erschien am 21. Sabat (Shevat) im Westen – und so 
fort. 
Wie soll man sich diese Beobachtungen der alten Astronomen erklären? 
so fragen sich die heutigen Astronomen und Historiker. Sind diese Sätze 
als Bedingungsform aufzufassen – „würde die Venus am 11. Sivan unter-
gehen ...?“ Nein, es sind bestimmte Aussagen. 
Die Beobachtungen seien „ungenau“ aufgeschrieben, entschieden einige 
Kritiker. Jedoch könnte man mit Ungenauigkeiten wohl Unterschiede von 
einigen Tagen, aber nicht von Monaten erklären. „Die Unsichtbarkeit der 
Venus in ihrer oberen Konjunktion wird mit fünf Monaten sechzehn 
Tagen, anstatt der genauen Spanne von zwei Monaten sechs Tagen 
angegeben“, bemerkte der Übersetzer des Textes mit Verwunderung17. Ein 
anderer Forscher sagte: „Die Zeit zwischen dem heliakischen Untergang 
der Venus und ihrem Aufgang beträgt 72 Tage. In den babylonisch-
assyrischen Texten schwankt diese Zeitdauer jedoch zwischen einem und 
fünf Monaten – zu lang und zu kurz: die Beobachtungen waren 
mangelhaft.“18 Und ein dritter Gelehrter schrieb: „Das unmögliche 
Intervall zeigt, daß die Angaben unzuverlässig sind. Augenscheinlich sind 
die Tageszahlen vertauscht. Wie das unmögliche Intervall zeigt, sind die 
Monate auch falsch.“19 
Man kann sich nicht recht vorstellen, wie derartig offenkundige Fehler 
unterlaufen sein könnten. Die Daten stehen in einem zeitgenössischen 
Dokument, sie sind kein Dichtwerk, sondern eine nüchterne Aufzeich-
nung, und jede einzelne Angabe dieser Aufzeichnung ist sowohl durch 
Daten, wie auch durch die Zahl der Tage zwischen diesen Daten wieder-
gegeben. 
Ganz ähnlichen Schwierigkeiten sehen sich die Gelehrten gegenüber, 
wenn sie die indischen Planeten-Tafeln erklären sollen. Die einzige bisher 
vorgeschlagene Erklärung ist: „Alle Handschriften sind höchst 
korrumpiert... die Details inbetreff Venus und Merkur sind sehr schwer zu 
enträtseln.“20 „Auf die wirklichen Vorgänge am Himmel wurde gar keine 
Rücksicht genommen.“21 
                                                   
17 Langdon-Fotheringham, The Venus Tablets, S. 106. 
18 M. Jastrow, Religious Beliefs in Babylonia and Assyria, S. 220. 
19 A. Ungnad, Die Venustafeln und das neunte Jahr Samsuilunas, Mitteilungen der 
altorientalischen Gesellschaft XIII, 3 (1940), S. 12. 
20 Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik in Grundriß der indo-arischen 
Philologie und Altertumskunde III, Heft 9, S. 27. 
21 Ebenda, S. 15. 
 



 217 

Die Babylonier hielten diese unregelmäßigen Bewegungen nicht aus rein 
sachlichem Interesse fest; sie waren bestürzt darüber, und diese Bestür-
zung brachten sie in ihren Bittgebeten zum Ausdruck: 
 

O Ishtar, Königin aller Völker... 
Du bist das Licht des Himmels und der Erde ... 
Beim Gedanken Deines Namens erbeben Himmel und Erde ... 
Und die Erde verzagt. 
Die Menschheit huldigt Deinem mächtigen Namen, 
Denn Du bist groß und erhaben. 
Die ganze Menschheit, die ganze Menschenrasse 
Beugt sich tief vor Deiner Macht... 
Wie lange willst Du säumen, O Herrin von Himmel und Erde? 
Wie lange willst Du säumen, O Herrin des Streits und der Schlachten? 
O Du Herrliche, die Du... so hoch erhoben bist, die Du so fest 
                                                                                              gestellt bist, 
O heldenhafte Ishtar, groß in Deiner Macht! 
Leuchtende Fackel des Himmels und der Erde, Licht aller Wohnungen, 
Furchtbar im Kampf, Unwiderstehliche, kraftvoll im Streit!  
O Wirbelwind, der Du die Feinde umfegst und die Mächtigen fällst!  
O rasende Ishtar, Rufer zum Streit!22 

 
Solange die Venus in regelmäßigen Abständen wiederkehrte, hielt sich die 
Furcht vor dem Planeten in Schranken; wenn der Stern, ohne Schaden an-
zurichten, vorbeizog, wie das einige Jahrhunderte lang der Fall war, beru-
higten sich die Menschen wieder und fühlten sich für eine weitere Zeit-
periode außer Gefahr. Wenn jedoch die Venus aus irgendeinem Grunde 
anfing, sich unregelmäßig zu bewegen, so wurden alle von Furcht gepackt. 
So beteten die Priester Irans23: 
 

Wir opfern Tistrya, dem hellen und herrlichen Stern,  
Nach dem sich Herden und Menschen sehnen, 

                                                   
22 „Gebet des Handaufhebens“ an Ishtar (Übersetzung L. W. King) in The Seven Tablets of 
Creation. 
23 Avesta (Übersetzung Darmesteter), Teil II, S. 94 ff. Die gelegentlich geäußerte Ansicht, 
Tistrya sei Sirius, ist offensichtlich ein Irrtum: Sirius bewegt sich nicht auf einer 
gewundenen Bahn. Der Stern in Gestalt eines goldgehörnten Stiers war vielmehr Venus. 
Außerdem konnten unregelmäßige Bewegungen beim Sirius nicht ohne entsprechende 
Unregelmäßigkeiten bei den übrigen Sternen auftreten. 
 



 218 

Sie erwarten ihn und werden in ihrer Hoffnung getäuscht:  
Wann werden wir ihn aufgehen sehen, den hellen und herrlichen Stern 
                                                                                                    Tistrya?  

Das Avesta antwortete für den Stern: 
 

Wenn die Menschen mit Opfern mich verehrten,  
Indem sie mich bei meinem Namen anriefen ...  
Dann würde ich zu den Gläubigen kommen  
Zur festgesetzten Zeit. 

 
Die Priester antworteten: 
 

Die nächsten zehn Nächte, O Spitama Zarathustra! 
Der helle und herrliche Tistrya mengt seine Gestalt mit Licht, 
Dahinfahrend in Gestalt eines goldgehörnten Stieres. 

 
Sie verherrlichten den Stern, der „alle Gestade des Meeres überkochen 
ließ, alle Tiefen des Meeres überkochen ließ“. Sie häuften Opfer vor dem 
Stern auf und flehten ihn an, seine Bahn nicht zu ändern. 
 

Wir opfern Tistrya, dem hellen und herrlichen Stern, 
Der aus dem leuchtenden Osten hervor seine gewundene Bahn zieht, 
Den von den Göttern bereiteten Pfad entlang ... 
Wir opfern Tistrya, dem hellen und herrlichen Stern, 
Dessen Aufgang verfolgt wird von den Häuptern der tiefen Einsicht. 

 
Der Venus-Stern erschien nicht zu den vorbestimmten Jahreszeiten. Im 
Buche Hiob stellt der Herr die Frage an Hiob: „Kannst Du Mazzaroth zu 
seiner Jahreszeit erscheinen lassen ... ? Kennst Du die Ordnungen des 
Himmels?“24 
Es gibt ein umfangreiches exegetisches Schrifttum über diesen Mazza-
roth25, aus dem nur so viel geschlossen werden kann, daß „die Bedeutung 
von Mazzaroth unsicher ist“26. Die Vulgata jedoch, die lateinische Bibel-
übersetzung, gibt Mazzaroth mit Lucifer wieder. Die griechische Über-
setzung der Septuaginta lautet: „Kannst Du Mazzaroth zu seiner Jahreszeit 

                                                   
24 Hiob 38, 32-33. Die Septuaginta sagt „die Wandlungen des Himmels“. 
25 Siehe Schiaparelli, Astronomy in the Old Testament, S. 74. 
26 Cambridge Bibel, Buch Hiob, von A. B. Davidson und H. C. Lanchester. 
 



 219 

erscheinen lassen und den Abendstern an seinem langen Haar führen?“ 
Diese Worte der Septuaginta erscheinen sehr seltsam. Ich habe bereits 
erwähnt, daß das griechische Wort komet soviel bedeutet wie „der 
Haarige“, also soviel wie ein Stern mit Haaren, ein Komet. Auf lateinisch 
heißt das Haar coma. 
Mazzaroth ist ein Komet, so schrieb einer der Exegeten, und daher kann 
damit nicht Venus gemeint sein27. Aber auf jeden Fall heißt es, daß der 
Abendstern Haar hat. Tatsächlich ist Mazzaroth eben Venus und zugleich 
ein Haarstern. 
Die Venus erschien nicht mehr zur vorbestimmten Zeit. Was war ge-
schehen? 
 

Venus wird zum Morgenstern 
 
Seit dem Ende des 8. Jahrhunderts vor der Zeitrechnung verfolgt die 
Venus eine Bahn zwischen der des Merkur und der Erde, die sie seitdem 
stetig eingehalten hat. Sie wurde zum Morgen- und Abendstern. Von der 
Erde aus gesehen ist sie niemals mehr als 48 Grad (ihrem östlichen oder 
westlichen Winkelabstand) oder drei Stunden und einige Minuten von der 
Sonne entfernt. Der gefürchtete Komet ist zu einem harmlosen Planeten 
geworden, dessen Bahn von allen Planeten am ehesten einem Kreise 
gleicht. 
Das Ende der Schranken, welche Venus seit den Tagen des Auszugs aus 
Ägypten acht Jahrhunderte lang wachgehalten hatte, bewegte Jesaia zu 
folgenden Worten28: 
„Wie bist du vom Himmel gefallen, du strahlender Morgenstern! Wie bist 
du zur Erde gefällt, der du die Völker heimsuchtest! Gedachtest du doch in 
deinem Herzen: Ich will in den Himmel steigen und meinen Stuhl über 
Gottes Sterne erhöhen!“ 
Septuaginta und Vulgata übersetzen beide mit Morgenstern oder Lucifer. 
Was ist damit gemeint, daß der Morgenstern hochaufsteigend gen Himmel 
stürmte und dann bis tief zum Horizont herniedergeholt wurde, um nie 
wieder die Völker heimzusuchen? 
Über hundert Generationen von Auslegern haben sich damit befaßt, diese 
Stelle zu deuten, aber ohne Erfolg. 

                                                   
27 J. S. Suschken, Unvorgreifliche Kometengedanken: Ob der Kometen in der Heiligen 
Schrift gedacht wurde? (1744). 
28 Jesaia 14, 12-13. 
 



 220 

 
 
Man fragte sich, warum der strahlende Morgenstern, der Lichtbringer, der 
Luzifer, in der Vorstellung der Völker als eine Macht des Bösen, als ein 
gefallener Stern lebt. Was hat es mit diesem lieblichen Gestirn auf sich, 
daß sein Name gleichbedeutend ist mit Satan oder mit dem ägyptischen 
Seth, der dunklen Macht? Angesichts dieser ihm unverständlichen Verse 
Jesaias stellte Origenes die Frage: „Diese Worte schildern ihn, der 
einstmals Luzifer war und der am Morgen aufzugehen pflegte, ganz 
offenbar als vom Himmel herabgefallen. Wenn er wirklich, wie manche 
glauben, ein Geschöpf der Finsternis war, als was, sagt man dann, habe 
Luzifer vorher existiert? Oder aber – wie konnte er am Morgen aufgehen, 
er, der kein Licht in sich hatte?“29 
Luzifer war ein furchterregendes Himmelswunder und sein Ursprung -so 
wie ihn dieses Buch erhellt, erklärt, warum er als dunkle Macht und als 
gefallener Stern angesehen wurde. 
Im Verlauf einer gewaltigen Umwälzung erlangte Venus eine kreisförmige 
Umlaufbahn und damit einen dauernden Platz in der Planetenfamilie. 
Hierbei verlor sie auch ihren Kometenschweif.  
Im Tal des Euphrat „gibt Venus dann ihre Stellung als große Sterngottheit 
neben Sonne und Mond auf und reiht sich unter die übrigen Planeten 
ein“30. 
Ein Komet wurde zum Planeten. 
Venus ist im zweiten Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung als Komet 
geboren worden. In der Mitte des zweiten Jahrtausends kam sie zweimal 
mit der Erde in Berührung und änderte ihre Kometenbahn. Etwa um das 
zehnte bis achte Jahrhundert des ersten Jahrtausends war sie noch ein 
Komet. Was verursachte die weiteren Änderungen in ihrer Bewegung, so 
daß sie im ersten Jahrtausend zu einem Planeten mit kreisförmiger Bahn 
wurde? 
 
 

                                                   
29 Origenes De principiis. 
30 A. Jeremias, Das Alte Testament im Licht des Alten Orients. 



 221 

 
 
 
 
 
 
 

Zweiter Teil 
 
 

MARS 



 222 

 



 223 

Kapitel 1 
 
 
 

AMOS 
 

 
 
 
Etwa 750 Jahre verstrichen nach der großen Katastrophe der Tage des 
Auszugs aus Ägypten, sieben Jahrhunderte nach der kosmischen Umwäl-
zung der Tage Josuas. Während dieser ganzen Zeit lebte die Welt am Ende 
einer jeden Jubelperiode in der Angst vor einer Wiederholung der 
Katastrophe. Dann ereigneten sich, beginnend mit der Mitte des 8. Jahr-
hunderts vor unserer Zeitrechnung, eine Reihe neuer kurz aufeinander-
folgender kosmischer Katastrophen. 
Es war die Zeit der jüdischen Propheten, deren Bücher schriftlich erhalten 
sind, der assyrischen Könige, deren Annalen ausgegraben und entziffert 
wurden, und der ägyptischen Pharaonen der libyschen und äthiopischen 
Dynastie – kurz, die Vorgänge, die wir jetzt beschreiben werden, spielten 
sich nicht in einer nebelhaften Vergangenheit ab, sondern sind ein Teil der 
wohlverbürgten Geschichte der östlichen Mittelmeerländer. Es ist jenes 8. 
Jahrhundert, das den Beginn der Geschichte Griechenlands und Roms sah. 
Die Seher, die in Judäa auftreten, waren mit der Himmelskunde wohl-
vertraut; sie beobachteten die Bahnen der Planeten und Kometen und 
kannten, gleich den assyrischen und babylonischen Sternsehern, auch die 
zukünftigen Veränderungen. 
Im 8. Jahrhundert, in den Tagen des Königs Usia von Jerusalem, ereignete 
sich eine verheerende Katastrophe, raash oder „Aufruhr“ benannt1. Amos, 
der zur Zeit Usias lebte, hatte begonnen, einen kosmischen Umsturz 
vorauszusagen, noch ehe der raash eintrat, und nach der Katastrophe 
verkündeten Jesaia, Joel, Hosea und Micha einstimmig und mit großem 
Nachdruck, daß ein weiteres Zusammentreffen der Erde mit einem frem-
den Himmelskörper unvermeidlich sei.  
Die Prophezeiung des Amos wurde zwei Jahre vor dem raash gemacht 
                                                   
1 raash wird mit Erdbeben wiedergegeben, was hier nicht richtig ist; vgl. Jeremia 10, 22; 
„Ein großer Aufruhr (raash) aus dem Norden“. „Erdbeben“ wird in der Schrift mit Wörtern 
wiedergegeben, die von den Stammformen raad, hul, regoz, hared, palez, ruf und raash 
(Aufruhr) abgeleitet sind. 
 



 224 

(1, 1). Er verkündete, daß ein vom Herrn gesandtes Feuer „mit einem 
Wetter zur Zeit des Sturmes“ Syrien, Edom, Moab, Ammon und Philistria, 
sowie die entfernteren Länder verschlingen werde (1, 14). Auch das Land 
Israel werde davon nicht ausgenommen sein; „großer Tumult“ sollte auf 
seinen Bergen sein und „viele Häuser sollen verderbt werden“ (3, 15). Er 
wird „die großen Häuser schlagen, daß sie Risse bekommen, und die 
kleinen Häuser, daß sie Spalten bekommen“ (6, II)2.  
Amos warnte die, die den Tag des Herrn herbeiwünschten und auf ihn 
warteten: „Wehe denen, die des Herrn Tag begehren! Was soll Er Euch? 
Denn des Herrn Tag ist Finsternis und nicht Licht... Ja, finster und nicht 
licht, dunkel und nicht hell“ (5, 18-20). 
Amos, der älteste der Propheten Judas und Israels, dessen Reden 
schriftlich überliefert sind3, enthüllt den Plan Jahwes in dieser fernen 
geschichtlichen Vergangenheit. Jahwe gebietet den Planeten: „Er, der 
Khima und Khesil4 macht; der aus dem Schatten des Todes den Morgen 
und aus dem Tag die finstere Nacht macht, der dem Wasser im Meere ruft 
und schüttet es auf den Erdboden: er heißt Herr (Jahwe), der über den 
Starken eine Verstörung anrichtet und bringt eine Verstörung über die 
feste Stadt“ (5, 8-9). Amos prophezeite: das Land „soll ganz wie mit einem 
Wasser überlaufen werden, weggeführt und überschwemmt werden wie 
mit dem Fluß Ägyptens. Zur selben Zeit, spricht der Herr, will ich die 
Sonne am Mittag untergehen lassen, und das Land am hellen Tage lassen 
finster werden“ (8, 8-9). 
Die von Amos erwähnte Überschwemmung bezieht sich wahrscheinlich 
auf ein Ereignis, an das sich die Zuhörer Amos' selbst erinnern konnten. 
Unter der Herrschaft Osorkons II. aus der libyschen Dynastie Ägyptens, 
einer Inschrift zufolge im dritten Jahr, im ersten Monat der zweiten Jah-
reszeit und am 12. Tage „kam die Flut heran im ganzen Land ..., das in 
ihrer Gewalt war wie das Meer; es gab keinen Deich von Menschenhand, 
dieses Wüten aufzuhalten. Alle Menschheit war gleich Vögeln auf ihr ... 
der Sturm ... aufgehalten ... wie die Himmel. Die Tempel Thebens waren 
wie Sümpfe.“5 
                                                   
2 Rsisim ist mit „Risse“ nicht kräftig genug wiedergegeben; es würde besser heißen „große 
Häuser in Trümmer legen“. 
3 Einige rabbinische Gewährsleute betrachten Hosea als den ältesten unter den Propheten 
dieser Zeit (Hosea, Amos, Jesaia). 
4 Die Beweise für die Gleichsetzung Khimas mit Saturn und Khesils mit Mars werden in 
einem späteren Teile dieses Werkes vorgelegt werden. 
5 Breasted,  Records of Egypt, IV, Abschn. 743.  Vgl. J. Vandier, La Famine dans l’Egypte  
 



 225 

Aus dem Datum geht klar hervor, daß es nicht eine der üblichen jahres-
zeitlichen Überschwemmungen des Nils war. „Dieses Kalenderdatum für 
den Hochstand der Überschwemmung entspricht in keiner Weise der 
Stellung in den Jahreszeiten.“6 
Am Tage der heranziehenden Katastrophe verkündet Amos, daß es kei-
nerlei Zufluchtsort geben werde, nicht einmal auf dem an Höhlen reichen 
Berge Karmel. „Und wenn sie gleich gen Himmel führen, will ich sie doch 
herumstoßen. Und wenn sie sich gleich versteckten, oben auf dem Berge 
Karmel, will ich sie doch daselbst suchen und herabholen“ (9, 2-3).  
Die Erde wird schmelzen und das Meer wird aufgetürmt und über das 
bewohnte Land geschleudert werden. „Und der Herr Zebaoth ist ein 
solcher: wann er ein Land anrühret, so zerschmilzt es ... Er ruft dem 
Wasser im Meer und schüttet es auf das Erdreich“ (9, 5-6).  
Amos wurde verfolgt und getötet, aber die Katastrophe trat zu der ange-
kündigten Zeit ein. In ängstlicher Voraussicht des Kommenden begab sich 
König Usia in den Tempel, um Weihrauch zu entzünden7. Die Priester 
wehrten sich dagegen, daß er sich ihre Handlungen anmaßte. „Plötzlich 
hub die Erde so heftig zu beben an, daß ein großer Spalt im Tempel auf-
gerissen wurde. Auf der Westseite Jerusalems wurde die Hälfte eines 
Berges abgebrochen und ostwärts geschleudert.“8 Flammende Seraphime 
züngelten in der Luft9. 
Erdbeben treten plötzlich auf, und es gibt für die Bevölkerung keine Mög-
lichkeit, sie im voraus zu erkennen, um sich in Sicherheit zu bringen. Vor 
dem raash zur Zeit Usias jedoch entkam die Bevölkerung aus den Städten 
und flüchtete sich in Höhlen und Spalten im Gefels. Viele Menschenalter 
später, in der Zeit nach dem Exil, erinnerte man sich noch wohl, wie die 
Bevölkerung „floh vor dem raash zur Zeit des Usia, des Königs von 
Juda“10. 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                                                                                         
Ancienne (1936), S. 123. „Das Wasser versetzte das Land in einen Stand zurück, als wäre es 
noch mit den urzeitlichen Wassern der Schöpfung bedeckt.“ 
6 Breasted, Records of Egypt IV, Abschn. 742-743. 
7 II. Chronik 26, 16 ff. 
8 Ginzberg, Legends IV, 262. 
9 Ebenda, VI, 358. 
10 Sacharia 14, 5. 



 226 

Das Jahr 747 v. Chr. 
 

 
Wenn der Aufruhr zur Zeit Usias wirklich die ganze Erde in Mitlei 
denschaft zog und durch eine außerirdische Einwirkung ausgelöst wurde, 
so muß er in der Achsendrehung und Bahnbewegung der Erde eine 
Störung hervorgerufen haben. Durch eine derartige Störung würde der alte 
Kalender unbrauchbar geworden und die Einführung eines neuen 
Kalenders notwendig geworden sein. 
Tatsächlich ist nun im Jahre 747 v. Chr. ein neuer Kalender im mittleren 
Osten eingeführt worden, und dieses Jahr ist bekannt als „der Beginn des 
Zeitalters des Nabonassar.“ Es wird versichert, daß ein astronomisches 
Ereignis zu diesem neuen Kalender führte, aber die Natur dieses 
Ereignisses ist unbekannt. Der Beginn des Zeitalters des Nabonassar, der 
ansonsten ein obskurer babylonischer König war, stellte ein astrono-
misches Datum dar, das noch bis in das zweite christliche Jahrhundert von 
Ptolemäus, dem großen Mathematiker und Astronomen der Alexandri-
nischen Schule, und auch von anderen Gelehrten gebraucht wurde. Es 
diente als Ausgangspunkt für alte astronomische Tabellen.  
„Es war dies weder eine politische, noch eine religiöse Ära... Weiter 
rückwärts war die Zeitbestimmung völlig unsicher. Erst mit diesem 
Augenblick beginnen die Aufzeichnungen der Sonnenfinsternisse, die Pto-
lemäus benutzte.“11 Welcher Art war das astronomische Ereignis, das das 
voraufgehende Zeitalter abschloß und ein neues einleitete?  
Eine Rückrechnung ergibt, daß in den Jahren von 762 bis 70112 in Assy-
rien und Babylonien keine Sonnenfinsternis war, wenn sich die Erde seit-
her gleichmäßig weiterbewegt hat, was als selbstverständlich gilt.  
Usia regierte etwa von 789 bis 740 v. Chr13. Die letzten Jahre seiner 
Regierung, angefangen von dem Tage des „Aufruhrs“, verbrachte er in 
Abgeschiedenheit, nachdem er für aussätzig erklärt worden war. Offenbar 
war es der Aufruhr in den Tagen Usias, der die beiden Zeitalter trennte. 
Die Zeit wurde gerechnet „von dem Aufruhr in den Tagen des Usia“14. 
Wenn dieser Schluß richtig ist, dann ereignete sich dieser Aufruhr im Jahre 
                                                   
11 F. Cumont, Astrology and Religion among the Greeks and Romans (1912), S. 8-9. Die 
früheste, von Ptolemäus berechnete Sonnenfinsternis war, um genau zu sein, der 21. März 
721 v.Chr. 
12 T. von Oppolzer, Kanon der Finsternisse (1887). 
13 K. Marti, Chronology, Encyclopaedia Biblica, herausg. von Cheyne und Black. 
14 Vgl. Arnos 1, 1; Sacharia 14, 5. 
 



 227 

747 v. Chr. Die Berechnung, derzufolge die neue Ära mit dem 26. Februar 
begann, muß im Lichte der Tatsache überprüft werden, daß in den 
Jahrzehnten, nach 747 v. Chr. weitere kosmische Störungen auftraten. Es 
ist jedoch bemerkenswert, daß die alten Bewohner Mexikos ihr 
Neujahrsfest an einem Tage begingen, der nach dem Julianischen Kalender 
demselben Datum entspricht: „Der erste Tag ihres Jahres war der zwanzig-
undsechste Tag des Februar“15. 
Der byzantinische Mönch und Chronist Georgius Syncellus, eine der 
Hauptquellen für alte Chronologie, setzte das 48. Jahr Usias mit dem 
ersten Jahr der ersten Olympiade gleich16. Nach modernen Berechnungen 
war jedoch das erste Jahr der ersten Olympiade das Jahr 776 v. Chr.17 Die 
Olympiaden wurden höchstwahrscheinlich durch irgendein kosmisches 
Ereignis eröffnet. Der Text des alten chinesischen Buches „Shiking“ er-
wähnt eine Himmelserscheinung in den Tagen des Königs Yen-Yang im 
Jahre 776 v. Chr.: die Sonne verdunkelte sich18. Wenn die Begebenheit des 
Jahres 776 v. Chr. von gleicher Art war wie die des Jahres 747 v. Chr., 
dann ist Amos' Prophezeiung eine auf frühere Beobachtungen gegründete 
Voraussage gewesen. 
 

Jesaia 
 
 

Nach hebräischen Quellen19 begann Jesaia mit seinen Weissagungen un-
mittelbar nach dem „Aufruhr“ in den Tagen Usias, ja selbst am gleichen 
Tage. Die Zerstörung im Lande war groß. „Euer Land ist wüst, eure Städte 
sind mit Feuer verbrannt... Wenn uns der Herr Zebaoth nicht ein Weniges 
ließe übrigbleiben, so wären wir wie Sodom, und gleich wie Gomorra“ (1, 
7 ff.). Selbst der Horizont Jerusalems war im Westen durch den 
aufgerissenen Berg entstellt, und die Städte waren mit Trümmern und 
verstümmelten Leichen angefüllt. „Die Berge beben, und ... die Leichname 
sind wie Kot auf den Gassen“ (5, 25). 
                                                   
15 J. de Acosta, The Natural and Moral History of the Indies (Übersetzung E. Grimston, 
1604; neu herausg. 1880). 
16 Georgius Syncellus (herausg. G. Dindorf, 1829) II, S. 203. 
17 S. Newcomb, The American Nautical Almanac, 1891 (1890). 
18 A. Gaubil, Traité de l’Astronomie Chinoise, Bd. III der Observations Mathématiques, 
Astronomiques, Géographiques, Chronologiques et Physiques ... aux Indes et à la Chine, 
herausg. E. Souciet (1729-1732); J. B. du Halde, A description of the Empire of China 
(1741) II, S. 128-129. 
19 Seder Olam 20. 
 



 228 

 
Es war dieses Ereignis, das Jesaia mit dem Geist des Propheten beseelte. 
Während seines langen Lebens – er weissagte in „den Tagen des Usia, 
Jotham, Ahas und Hiskia, der Könige von Juda“ – hörte er nicht auf, die 
Wiederkehr der Katastrophen zu verkünden. Jesaia war in der Be-
obachtung der Sterne wohlerfahren, und er wußte offenbar, daß in 
gleichmäßigen Zeitabständen – alle 15 Jahre – eine Katastrophe eintrat, die 
nach seinen Vorstellungen durch einen Boten Gottes verursacht wurde. 
„Sein Zorn läßt nicht ab, sondern seine Hand (Zeichen20) ist noch aus-
gereckt. Denn er wird ein Panier aufrichten fern unter den Heiden“ (5, 25-
26). 
Jesaia entwarf ein apokalyptisches Bild von schnell dahinziehenden Fein-
desscharen. Meinte er ein Volk von grausamen mächtigen Kriegern oder 
einen Schwall fernher geschleuderter Geschosse, als er von einem Heer 
sprach, das, vom Herrn gerufen, geschwind vom Ende der Welt herbei-
eilte? Die Hufe ihrer Rosse würden hart sein wie Feuerstein und die Räder 
ihrer Wagen wie ein Wirbelwind. „Wenn man dann das Land ansehen 
wird, siehe, so ist es finster vor Angst; und das Licht scheint nicht mehr 
oben über ihnen“ (5, 30). 
Hier sollen nicht die Assyrer mit Roß und Wagen mit dem Feuerstein und 
dem Wirbelwind verglichen werden, sondern Feuerstein und Wirbelwind 
mit Kriegern21. Die Finsternis am Ende des Gleichnisses zeigt auf, welches 
das Subjekt und welches das Objekt des Vergleiches ist.  
Die Katastrophe aus den Tagen Usias war lediglich ein Vorspiel: Der Tag 
des Zorns wird wiederkehren und die Bevölkerung vernichten „bis daß die 
Städte wüst werden ohne Einwohner“ (6, 11). „Gehe in den Felsen und 
verbirg dich in der Erde“ (2, 10) – auf der ganzen Welt galten 
Felsenhöhlen als der sicherste Unterschlupf. „Da wird man in der Felsen 
Höhlen gehen und in der Erde Klüfte vor der Furcht des Herrn und vor 
seiner herrlichen Majestät, wenn er sich aufmachen wird zu schrecken die 
Erde“ (2, 19). 
Jesaia erschien vor König Ahas und bot ihm ein Zeichen an, auf der Erde 
oder „droben in der Höhe“. Ahas aber wies ihn zurück: „Ich will es nicht 
fordern, daß ich den Herrn nicht versuche“ (7, 12).  
Darauf wandte sich Jesaia an das Volk. „Und werden unter sich die Erde 

                                                   
20 Yad bedeutet sowohl „Hand“ wie „Zeichen“. Der nächste Satz lautet im Hebräischen: „Er 
wird von ferne den Völkern ein Wunderzeichen aufrichten.“ 
21 Siehe unter dem Abschnitt „Die Schrecklichen“. 
 



 229 

ansehen, und nichts finden als Trübsal und Finsternis; denn sie sind im 
Dunkel der Angst“ (8, 22). 
Immerhin würde die Düsternis nach seinen Worten nicht so stark sein wie 
bei zwei früheren Geschehnissen, als „er zuvor nur leicht heimsuchte das 
Land Sebulon und das Land Naphtali, und hernach schwerer heimsuchte 
den Weg am Meere, jenseits des Jordans bei den Heiden Galiläas“ (8, 23). 
Er berechnete, daß die nächste Katastrophe weniger Unheil verursachen 
werde, als die voraufgegangenen. Bald darauf jedoch änderte er seine 
Vorhersage und sah das Allerschlimmste voraus. 
„Denn im Zorn des Herrn der Heerscharen ist das Land verfinstert, und das 
Volk ist wie Speise des Feuers“ (9, 18). Sein Stab wird das Meer auf-
steigen lassen „wie in Ägypten“, wie am Tage des Durchganges durch das 
Rote Meer (10, 26). „Und der Herr wird vernichten den Arm des Ägyp-
tischen Meeres und wird seine Hand lassen gehen über das Wasser mit 
seinem starken Winde, und die sieben Ströme zerschlagen“ (11, 15). Auch 
Palästina wird nicht verschont werden. „Er wird seine Hand (Zeichen) 
regen wider ... den Hügel Jerusalems“ (10, 32). 
So wurde ein Krieg der himmlischen Heerscharen, angeführt vom Herrn, 
gegen die Völker der Erde ausgerufen. Und die Völker der Erde wurden 
aufgerüttelt in Erwartung des Jüngsten Gerichts. „Es ist ein Geschrei einer 
Menge auf den Bergen wie eines großen Volks; ein Geschrei wie eines 
Getümmels der versammelten Königreiche der Heiden: Der Herr der 
Heerscharen rüstet ein Heer zum Streit“ (13, 4). Diese Menge kommt 
„vom Ende des Himmels; ja der Herr selbst samt den Werkzeugen seines 
Zorns zu verderben das ganze Land“ (13, 5). 
Die Welt wird verdunkelt werden. „Die Sterne des Himmels und ihre 
Bilder werden kein Licht geben; die Sonne geht finster auf und der Mond 
scheint dunkel“ (13,10). 
Die Erde wird aus ihrer Achsenlage verdrängt werden. Die himmlischen 
Heerscharen „werden den Himmel bewegen, daß die Erde weichen soll 
von ihrem Platze, durch den Grimm des Herrn der Heerscharen, und durch 
den Tag seines Zornes“ (13, 13). 
Die Völker „werden ferne weg fliehen; und er wird sie verfolgen, wie der 
Spreu auf den Bergen vom Winde geschieht, und wie einem Staubwirbel 
vom Ungewitter geschieht“ (17, 13). 
Jesaia beobachtete bei seinen Nachtwachen das Firmament und erwartete 
„zur vorbestimmten Zeit“ „einen Rauch von Mitternacht“ (14, 31).  
„Alle, die ihr auf Erden wohnet ... werdet sehen, wie man das Panier



 230 

auf den Bergen aufrichten wird, und hören, wie man die Trompeten blasen 
wird“ (18, 13). Die Augen aller „Bewohner der Erde“ waren gen Himmel 
gerichtet und sie horchten auf die Eingeweide der Erde.  
Aus Seir in Arabien wurde Nachfrage nach Jerusalem gesandt: „Hüter, ist 
die Nacht schier hin?“ Von seinem Wachtturm („richte einen Tisch zu, laß 
wachen auf der Warte“) stellte Jesaia den Fragenden seine Voraussagen 
(21, 5; 21, 11). 
Die erregte Spannung genügte, um die Bevölkerung der Städte auf die 
Dächer zu treiben. „Was ist Euch denn, daß Ihr alle so auf die Dächer 
laufet?“ (22, 1). 
Ein großer Teil der Stadt Davids war beschädigt, und viele Gebäude hatten 
Risse von den fast unaufhörlichen Erdstößen (22, 9). Der Seher ängstigte 
die Bevölkerung mit seinen unentwegten Warnungen vor „einem Tage des 
Getümmels ... und der Verwirrung vom Herrn der Heerscharen“, mit 
„Einstürzen der Mauern und Schreien bis zu den Bergen“ (22,5). Aber gar 
manche unter dem Volk hielten es mit denen, die vor dem Tage des 
Gerichts sagen: „Lasset uns essen und trinken, wir sterben doch morgen“ 
(22, 13). 
Auch Joel, der zur selben Zeit weissagte, sprach von „Wunderzeichen im 
Himmel und auf Erden, nämlich Blut, Feuer und Rauchdampf. Die Sonne 
soll in Finsternis und der Mond in Blut verwandelt werden, ehe denn der 
große und schreckliche Tag des Herrn kommt“ (Joel 3, 3-4). Micha, ein 
anderer Seher „zu der Zeit des Jotham, Ahas, Hiskia, der Könige Judas“ 
verkündete warnend, daß der Tag nahe sei, an dem „die Berge 
schmelzen... und die Täler aufgerissen werden gleich wie Wachs vor dem 
Feuer“ (Micha 1, 4). „Wunderbare Dinge“ werden geschehen wie in den 
Tagen, als die Kinder Israel Ägypten verließen: „Daß die Heiden sehen 
und alle ihre Gewaltigen sich schämen sollen... ihre Ohren sollen taub 
sein ... und wie das Gewürm der Erde zitternd aus ihren Löchern 
kriechen“ (7, 15-17). 
Joel, Micha und Amos warnten in ähnlich lautenden Worten vor „einem 
Tage dicker Finsternis“ und dem „nachtdunklen Tage“. Astronomen, die 
glaubten, daß sich alles dieses auf eine gewöhnliche Sonnenfinsternis 
bezöge, stellten mit Verwunderung fest: „Von 763 bis zur Zerstörung des 
ersten Tempels im Jahre 586 war in ganz Palästina keine totale 
Sonnenfinsternis   sichtbar.“22   Sie   setzten   dabei   als   selbstverständlich 
                                                   
22 Schiaparelli,  Astronomy in the Old Testament, S. 43.  Oppolzer und Ginzel stellten  
 
 



 231 

voraus, daß die Erde unverändert auf der gleichen Bahn und mit einer nur 
langsam rotierenden Achse dahinzieht. Sie mußten sich daher fragen, 
warum die Propheten von Finsternissen sprechen, als doch gar keine statt-
fanden. Aber auch die anderen Schilderungen der Propheten von dieser 
Weltkatastrophe lassen sich mit den Auswirkungen einer gewöhnlichen 
Finsternis nicht in Einklang bringen. 
Das von Amos und Joel gebrauchte Wort shaog wird vom Talmud23 als 
Erdstoß erläutert, dessen Wirkungsbereich die gesamte Erde ist, im Ge-
gensatz zu einem gewöhnlichen Erdbeben nur örtlichen Charakters. Eine 
solche Erschütterung der in ihrer Rotation gestörten Erde wird auch als 
eine „Erschütterung des Himmels“ versinnbildlicht, ein Ausdruck, der sich 
bei den Propheten, in babylonischen Schriften und auch in anderen Quel-
len findet. 
Dann aber erfüllte sich die Prophezeiung. Inmitten der Katastrophe erhob 
Jesaia seine Stimme: „Darum kommt über Euch Einwohner des Landes der 
Schrecken und die Grube und der Strick (das Pech24) ... denn die Fenster in 
der Höhe sind aufgetan, und die Grundfesten der Erde beben. Die Erde 
wird mit Krachen zerbrechen, zerbersten und zerfallen. Die Erde wird 
taumeln wie ein Trunkener und wird hin- und hergeworfen wie ein 
Hängebett“ (24, 17-19). 
Die Katastrophe trat an dem Tage ein, an dem der König Ahas beerdigt 
wurde. Es gab einen „Aufruhr“. Die Erdachse verlagerte oder neigte sich, 
und der Sonnenuntergang wurde um mehrere Stunden beschleunigt. Diese 
kosmische Störung wird im Talmud sowie in den Midraschim geschildert, 
findet bei den Kirchenvätern Erwähnung25 und kehrt in den 
Aufzeichnungen und Überlieferungen zahlreicher Völker wieder. Offenbar 
zog in größter Nähe der Erde auf ihrer Nachtseite ein Himmelskörper in 
gleicher Richtung mit ihr vorüber. 
„Siehe, der Herr macht das Land leer und wüst und wirft um, was darauf 
ist... Die Einwohner des Landes werden versengt, daß wenige Leute 
übrigbleiben“ (Jesaia 24, 16). 

                                                   
Finsternistabellen für das Altertum auf, wobei sie davon ausgingen, daß in der Bewegung 
der Erde und des Mondes keine Änderungen eingetreten seien. 
23 Jerusalemischer Talmud, Traktat Berakhot 13 b. 
24 Das hebräische Wort pah bedeutete ursprünglich „Erdwachs“ oder „Pech“, wie man aus 
Psalm 11, 6 schließen kann. 
25 Traktat Sanhedrin 96 a; Pirkei Rabbi Elieser 52; Hyppolit über Jesaia. Vgl. Ginzberg, 
Legends VI, 367, Anm. 81. 
 
 



 232 

Die argivischen Tyrannen 
 
In Zeitalter im Chaos werde ich Beweise dafür vorlegen, daß die großen 
rohen Steinbauten von Mykene und Tiryns auf der argivischen Ebene in 
Griechenland aus dem 8. vorchristlichen Jahrhundert stammen und die 
Überreste der Paläste der argivischen Tyrannen sind, die den Griechen der 
folgenden Jahrhunderte wohl erinnerlich waren. Wenn man die Überreste 
dieser Paläste dem 2. Jahrtausend zuschreibt, so würde das bedeuten, daß 
auf der argivischen Ebene nichts anderes gefunden wurde, was von den 
argivischen Tyrannen herrühren könnte, obwohl man doch weiß, daß sie 
ausgedehnte Paläste gebaut haben. 
Thyestes und sein Bruder Atreus waren zwei dieser argivischen Tyrannen. 
Da sie im 8. Jahrhundert lebten, müßten sie Zeugen der kosmischen 
Katastrophen der Tage Jesaias gewesen sein. Die griechische Überliefe-
rung betont auch ausdrücklich, daß zur Zeit dieser Tyrannen eine kos-
mische Katastrophe eintrat: die Sonne änderte ihren Lauf und die Nacht 
brach vor ihrer gewohnten Zeit herein. 
Die Menschen sollten auf alles vorbereitet sein und sich über nichts mehr 
wundern, seit Zeus „den Mittag zur Nacht machte, indem er das Licht der 
blendenden Sonne verbarg und heillose Angst über die Menschen 
brachte“, schrieb Archilochus26. 
Von den vielen Schilderungen dieses Ereignisses, die sich bei den klassi-
schen Schriftstellern finden, sei hier die des Seneca wiedergegeben. In 
seinem Drama Thyestes fragt der Chor die Sonne: „Wohin, o Vater des 
Landes und des Himmels, vor dessen Aufgang die dunkle Nacht mit all 
ihrer Herrlichkeit flieht, wohin wendest Du Deinen Lauf, warum ver-
löschest Du den Tag in Olympus' Mitte (Mittag)? Noch ruft des Zwielichts 
Bote Vesper nicht die Feuer der Nacht auf; noch gibt nicht Dein Rad, sein 
westliches Ziel umfahrend, die Rosse von getaner Arbeit frei; noch ist 
nicht mit dem entschwindenden Tage der dritte Hörnerruf erschollen; der 
Pflüger mit seinen noch nicht ermüdeten Ochsen erblickt erstaunt den 
frühen Abendanbruch. Was lenkte Dich aus Deiner Bahn am Himmel? Hat 
Typhoeus (Typhon) die Bergesmasse abgeworfen und seinen Körper 
losgemacht?“27 
Dieses Bild erinnert uns an die Schilderung des Tages von Ahas' Begräbnis. 
Seneca berichtet von der Angst vor dem Weltuntergang, wie sie die Zeit-
                                                   
26 Archilochus, Fragment 74. 
27 Nach der englischen Übersetzung von F. J. Miller (1917). 
 



 233 

genossen der argivischen Tyrannen Atreus und Thyestes durchmachten. 
Die Gemüter der Menschen waren von Angst erfaßt angesichts des un- 
zeitigen Sonnenunterganges. „Die Schatten erheben sich, obwohl die Zeit 
der Nacht noch nicht gekommen ist. Kein Stern kommt hervor, kein Him-
melslicht leuchtet auf: kein Mond zerstreut den dichten Mantel der Fin-
sternis ... unsere Herzen erzittern, von heilloser Angst gepackt, daß alle 
Dinge in Trümmer sinken könnten und Götter und Menschen wiederum 
von formlosem Chaos überkommen würden, daß die Natur das Festland, 
die umgebende See, die Sterne, die am Himmel hinziehen, wiederum aus-
zulöschen drohe.“ 
„Nie wieder“ werden die Sterne „die Zeit des Sommers und des Winters 
anzeigen; nie mehr wird Luna, Phöbus' Strahlen widerspiegelnd, die 
Schrecknisse der Nacht zerstreuen“ – werden die Jahreszeiten ein Ende 
haben und der Mond fortgeführt werden? 
Nach der Katastrophe zur Zeit des Atreus und Thyestes kreuzten sich die 
Gestirne mit ihren früheren Bahnen, die Pole waren verlagert und das 
Jahr entsprechend der Vergrößerung der Erdbahn länger geworden. „Der 
Tierkreis, Führer und Zeichenträger für die langsam dahinziehenden 
Jahre, überquert beim Durchgang durch die heiligen Sternbilder schräg-
winklig die Zonen und wird, selber fallend, die gefallenen Sternbilder 
erblicken.“ 
Seneca beschreibt den Wandel in der Stellung der Sternbilder – des Wid-
ders, des Stieres, der Zwillinge, des Löwen, der Jungfrau, der Waage, des 
Skorpion, des Steinbocks und des großen Wagens (des Großen Bären). 
„Der Wagen gar, der niemals in das Meer getaucht, soll untergehen in den 
alles verschlingenden Wogen.“ Ein Kommentator, der sich über diese Be-
schreibung der Stellung des Großen Bären verwunderte, schrieb: „Es ist 
kein mythologischer Grund zu sehen, warum der Wagen – auch als der 
Große Bär bekannt – nicht im Ozean untertauchen solle.“28  

Aber genau diese seltsame Bemerkung hat Seneca gemacht: Der Große 
Bär, oder einer seiner Sterne, ging nie unter den Horizont -, und demnach 
war einer seiner Sterne während des Zeitalters, das in den Tagen der 
argivischen Tyrannei zu Ende ging, der Polarstern. 
Seneca sagt auch ausdrücklich, daß die Pole in diesem Weltenumsturz 
entwurzelt wurden. Die Erdachse ist heute auf einen der Sterne des Klei-
nen Bären gerichtet, eben auf den Polarstern. 
 
                                                   
28 Anmerkung von F. J. Miller zu seiner englischen Übersetzung des Thyestes (1917). 
 



 234 

Angesichts dieses Weltenumsturzes und der von überwältigender Angst 
ergriffenen Menschheit forderte Thyestes, gebrochenen Herzens den Tod 
herbeisehnend, das Weltall auf, in völligem Chaos unterzugehen. Dieses 
Bild ist von Seneca nicht frei erfunden: nach dem, was sich in früheren 
Zeiten ereignet hatte, war es eine durchaus vertraute Vorstellung.  
„O Du erhabener Gebieter des Himmels, der Du majestätisch auf dem 
Himmelsthrone sitzt, verhülle das gesamte Weltall in furchtbare Wolken. 
Lasse die Winde auf allen Seiten gegeneinander los und lasse in allen 
Himmelsrichtungen lauten Donner rollen; nicht mit der Hand, die Häuser 
und bescheidene Hütten heimsucht, nur mit kleineren Strahlen, vielmehr 
mit jener Hand, durch die der Berge dreifache Masse gefällt wurde. .. 
Diese Arme lasse Deine Feuer schleudern.“ 

 
 

Wiederum Jesaia 
 
 

Weiter ging die Zeit nach Ahas' Tod, und das vierzehnte Jahr der Re-
gierung des Königs Hiskia kam heran. Wiederum erwartete die ver-
ängstigte Welt voll Sorge eine Katastrophe. Bei seinen beiden vorher-
gehenden Annäherungen war das himmlische Geschoß bereits ganz nahe 
herangekommen. Diesmal befürchtete man vollends das Ende der Welt. 
Nach den Katastrophen zur Zeit Usias und beim Begräbnis des Ahas 
brauchte man kein Prophet zu sein, um neues Unheil vorauszusagen. Die 
Erde wird von ihrem Platz gerückt werden, eine versengende Flamme wird 
die Luft verzehren, glühende Steine werden vom Himmel fallen, und die 
Wasser des Meeres werden sich auftürmen und über das Festland 
hereinbrechen. 
„Siehe, ein Starker und Mächtiger vom Herrn, wie ein Hagelsturm, wie ein 
schädliches Wetter, wie ein Wassersturm, der mächtig einreißt, wirft sie zu 
Boden mit Gewalt“ (Jesaia 28, 2). 
„Der Starke und Mächtige“ war ein Himmelskörper, ein Geschoß des 
Herrn. Wiederum war es bestimmt, die Erde zu strafen. „Wenn eine Flut 
dahergeht, wird sie euch zertreten“ (28, 18) lautete Jesaias neue 
Weissagung. Obwohl die Bevölkerung Jerusalems hoffte, daß „wenn die 
Flut dahergeht, sie uns nicht treffen soll“ (28, 15), so hatte Jerusalem doch 
keinen Pakt mit dem Tod.29 
                                                   
29 Vgl. Psalm 46, 6: „Gott ist bei ihr (Jerusalem) drinnen, darum wird sie fest bleiben.“ 
 



 235 

Es wird keine sichere Zuflucht geben. „Die Wasser sollen den 
Unterschlupf überschwemmen“ (28, 17). „Ein Verderben, das beschlossen 
ist für die ganze Erde“ (28, 22). 
„Denn der Herr ... wird zürnen wie im Tale Gibeon, daß er sein Werk 
vollbringe auf eine fremde Weise und daß er seine Arbeit tue auf eine 
seltsame Weise“ (28, 21). Die „seltsame Tat“ im Tale Gibeon war aber der 
Meteoritenhagel und das Stillstehen von Sonne und Mond zur Zeit von 
Josua gewesen. 
„Plötzlich bald“ wird das Land erfüllt sein mit „dünnem Staub“ und mit 
„der Menge der Schrecklichen“ und es wird heimgesucht werden „von 
Wetter und Erdbeben“ und großem Getöse, von Windwirbel und Un-
gewitter und mit Flammen des verzehrenden Feuers (29, 5–6).  
„Ein verzehrendes Feuer“ und „eine überströmende Wasserflut“ soll die 
„Völker sieben“ mit „Unwetter und mit Hagelsteinen“ (30, 27-30).  
Der Prophet, der die Himmelszeichen las, übernahm die Rolle eines 
Wächters vor dem Weltall, und von seinem Wachtturm in Jerusalem aus 
gab er seinen Warnruf: 
„Die Erde merke auf... denn der Herr ist zornig über alle Heiden. .. Er wird 
sie zum Schlachten überantworten“ (34, 1 ff).  
Dann folgt die düstere Schilderung der verwüsteten Erde und des ver-
wirrten Himmels (34, 4 ff): 
 

„Und wird alles Heer des Himmels verfaulen, 
Und der Himmel wird aufgerollt werden wie ein Buch, 
Und all sein Heer wird verwelken ..., 
Denn mein Schwert ist trunken im Himmel..., 
Da werden ihre Bäche zu Pech werden, 
Und der Staub zu Schwefel, 
Ja, ihr Land wird zu brennendem Pech werden, 
Das weder Tag noch Nacht verlöschen wird. 
Ewiglich soll Rauch von ihm aufsteigen.“ 

 
Jesaia verwies seine Zuhörer auf das „Buch des Herrn“: „Suchet nun im 
Buch des Herrn und leset: Es wird nicht an einem von all dem fehlen“ (34, 
16). Dieses Buch gehörte wahrscheinlich zu derselben Reihe wie das Buch 
Jascher, in dem die Berichte der Erlebnisse Josuas zu Gibeon nieder-
geschrieben waren; in diesem nicht mehr erhaltenen „Buch des Herrn“ 
müssen alte Überlieferungen und astronomische Beobachtungen verzeich-
net gewesen sein. 



 236 

Maimonides und Spinoza, die Exegeten 
 
Ego sum Dominus, faciens omnia,  
extendens caelos solus, stabiliens  
terram, et nullus mecum. Irrita faciens  
signa divinorum, et ariolos in furorem  
vertens. Convertens sapientes retrorsum:  
et scientiam eorum stultam faciens. 
 

Jesaia 44, 24-25 (Vulgata) 
 
 
Bevor ich den Tag schildere, an dem die Prophezeiungen Jesaias in Er-
füllung gingen, möchte ich hier die übereinstimmende Ansicht von Gene-
rationen von Kommentatoren wiedergeben. Die Bücher der Maya sind in 
die Hände nur einiger weniger Gelehrter gelangt, und ebenso die ägyp-
tischen Papyri und die assyrischen Tontafeln. Aber das Buch Jesaia und 
die anderen Bücher des Alten Testaments sind im Laufe der Jahrhunderte 
von Millionen Menschen in Hunderten von Sprachen gelesen worden. Ist 
die Ausdrucksweise Jesaias wirklich dunkel? Es ist eine Art massen-
psychologischer Blindheit, die diese so klar enthüllte und hundertmal 
wiederholte Schilderung astronomischer, geologischer und meteoro-
logischer Erscheinungen unverstanden bleiben läßt. Man hielt diese 
Schilderung für eine eigenwillige Art poetischer Metapher, eine blumen-
reiche Ausdrucksweise. 
Selbst ein bescheidener Versuch, die zahlreichen Kommentare über Jesaia 
aufzuführen, würde den Rahmen auch eines größeren Buches sprengen. Es 
möge daher dem strenggläubigen wie dem freisinnigen Leser genügen, 
wenn hier die Ansichten zweier großer Autoritäten des Geisteslebens 
wiedergegeben werden, während Tausende von Kommentatoren uner-
wähnt bleiben. 
Moses ben Maimon, auch Rambam oder Maimonides genannt (1135-
1204), drückte in seinem „Führer der Unschlüssigen“30 die Ansicht aus, 
daß der Glaube an die Schöpfung ein Grundprinzip der jüdischen Religion 
sei, „doch betrachten wir es nicht als einen Grundsatz unseres Glaubens, 
daß das Seiende sich wieder in Nichts auflösen wird.“ 
„Es hängt von Seinem Willen ab“ und „ist somit möglich, daß Er das 
Seiende auf ewig erhalten wird“; „der Glaube an die Vernichtung ist in 
dem Glauben an die Schöpfung nicht notwendig mitenthalten“. „Wir 
                                                   
30 Deutsche Übersetzung von Ad. Weiß (1923/24); Vgl. bes. Bd. II, S. 182 ff. 
 



 237 

stimmen mit Aristoteles in einer Hälfte seiner Theorie überein ... Aristo-
teles aber meint, daß das Seiende, wie es für die Dauer ist und nicht 
untergehen wird, ebenso auch ewig und unerschaffen ist.“ Bei dieser 
theologisch-philosophischen Einstellung gegenüber dem Gesamtproblem 
neigte Maimonides sicher nicht dazu, bei den Propheten oder anderwärts 
in der Bibel ein Wort oder einen Satz zu finden, der eine Zerstörung der 
Welt oder auch nur eine Änderung ihrer Ordnung vermuten ließe31. Alle 
und jegliche Wendungen dieser Art deutete er als dichterischen Ersatz für 
politische Schilderungen und Betrachtungen. 
Maimonides sagt: „,Die Sterne fallen herab’, ,die Himmel stürzen zu-
sammen', ,die Sonne verfinstert sich', ,die Erde ist wüst und wankt' und 
ähnliche Metaphern“ werden „sehr häufig von Jesaia und weniger häufig 
auch von anderen Propheten angewendet, um den Untergang eines großen 
Staates zu beschreiben“. In diesen Redewendungen wird gelegentlich der 
Ausdruck „Menschheit“ gebraucht; auch dies hält Maimonides für eine 
Metapher. „Manchmal gebrauchen die Propheten den Ausdruck ,Mensch-
heit' an Stelle von ,Bevölkerung eines bestimmten Ortes', deren Austilgung 
sie vorhersagen; so sagt z. B. Jesaia bei der Schilderung der Zerstörung 
Israels: ,Und der Herr wird die Leute fern wegtun' (6, 12). Desgleichen 
Zephania: ,Ja, ich will die Menschen ausrotten von der Erde' (1, 3-4)“. 
Maimonides behauptet, daß Jesaia und andere Seher, nach der nüchternen 
aristotelischen Anschauungsweise betrachtet, dazu neigten, übertriebene 
Redewendungen zu gebrauchen, und von irgendwelchen phantastischen 
Umwälzungen im Himmel und auf Erden sprachen, anstatt zu sagen: 
„Babylon wird fallen“ oder „Babylon ist gefallen“.  
„Als Jesaia den göttlichen Auftrag erhielt, den Untergang des babylo-
nischen Reiches, den Tod Sanheribs und Nebukadnezars32 zu prophezeien, 
begann er die Schilderung ihres Falles in folgender Weise ... : ,Die Sterne 
des Himmels und die Planeten lassen ihr Licht nicht leuchten’ (13,10); und 
weiter: ,Deshalb lasse ich die Himmel erzittern und die Erde von ihrer 
Stelle erbeben vor dem Zorne des Herrn Zebaoth, am Tage, da sein Zorn 
entbrennt' (13, 13). Ich glaube jedoch nicht, daß irgendein Mensch zu 
einem solchen Grade der Dummheit und Blindheit gelangen und sich auch 
                                                   
31 Maimonides folgt hier offenbar Philo, dem griechisch schreibenden jüdischen Philo-
sophen des 1. Jahrhunderts, der in seinem Buch Die Ewigkeit der Welt die Ansicht vertrat, 
die Erde sei zwar geschaffen worden, aber dennoch unzerstörbar; immerhin räumte Philo 
ein, daß Wandlungen in der Natur durch wiederkehrende Fluten und Brände großen 
Umfangs und kosmischen Ursprungs ausgelöst würden. 
32 Nebukadnezar lebte ein Jahrhundert nach Sanherib. 
 



 238 

bei diesen Metaphern und poetischen Schilderungen derart an den ein-
fachen Wortlaut halten wird, daß er glauben könnte, daß die Sterne des 
Himmels und das Licht der Sonne und des Mondes sich beim Zusammen-
bruche des Reiches Babel ändern könnten, oder daß die Erde, wie er sagt, 
ihre Stelle im Weltmittelpunkt verliere. Vielmehr ist dies alles nur die 
Schilderung des Zustandes eines Besiegten, dem ohne Zweifel alles Helle 
dunkel scheint, der alles Süße bitter findet und der sich einbildet, die ganze 
Erde sei ihm zu eng und die Himmel hätten sich über ihm verwandelt. 
Ebenso sagt er, wenn er versucht zu schildern, was für ein Zustand der 
Armut und der Demütigung Israel in der Zeit des Tyrannen Sanherib 
treffen werde ... Er schreibt: ,... Es öffnen sich die Schleusen von oben und 
die Grundfesten der Erde erzittern. Zertrümmert und zerstört und 
erschüttert wird das Land und es wankt wie ein Trunkener'“.  
Die Unterjochung Judas durch die Assyrer war unerfreulich, aber was war 
von Jesaias Gesichtspunkt aus so schlecht an der Zerstörung Babylons, daß 
die Sterne kein Licht geben sollten? 
Ein Studium der Literatur zeigt, daß kein Exeget jemals „so blind und 
töricht“ war, als daß er wirklich Himmel für Himmel, Sterne für Sterne, 
Schwefel für Schwefel, Feuer für Feuer oder Lohe für Lohe gelesen 
hätte33. Auf die angeführten Verse – Jesaia 34, 4-5 – Bezug nehmend, 
schreibt Maimonides: „Gebet wohl acht, die ihr Augen habt, ob in diesen 
Versen auch nur ein zweideutiges Wort ist, das zu dem Glauben führen 
könnte, daß dies eine Schilderung sei, die den Zustand des Himmels be-
trifft ... Der Prophet will sagen, daß die Individuen, die hinsichtlich ihres 
dauernden Bestandes, ihrer hohen Stellung und ihrer Unveränderlichkeit 
den Sternen gleich waren, jetzt so rasch fallen werden wie ein Blatt vom 
Weinstock.“ 
Maimonides zitiert Hesekiel, Joel, Amos, Micha, Haggai, Habakkuk und 
die Psalmen, und in einigen Versen, ähnlich den aus Jesaia zitierten, findet 
er beiläufig eine Schilderung von „einer Menge Heuschrecken“ oder eine 
Rede anläßlich der Zerstörung Samarias, oder die „Zerstörung durch 
Meder und Perser“, gehalten „in Metaphern, die denen verständlich sind, 
die den Zusammenhang kennen.“ 
 
                                                   
33 Wofür sie jedoch wirklich gehalten wurden, illustriert die Exegese Augustins. Er schreibt: 
„Hagel und feurige Kohlen (Psalm 18): Verweise stellen sie dar, während mit Hagel die 
Hartherzigen gegeißelt werden“. Über die Worte „Und Er sandte Seine Pfeile aus und 
zerstreute sie“ (Psalm 15) schreibt Augustin: „Und Er sandte Evangelisten aus, gerade Pfade 
ziehend auf den Flügeln der Stärke“. Augustin, Enarrationes in Psalmos. 
 



 239 

Ist die Welt erst einmal festgegründet, so ändert nichts die gegebene Ord-
nung. Um diese Lehre zu stützen, wurden die Weissagungen in Metaphern 
umgedeutet, da nach der Ansicht des Maimonides wahre Propheten nicht 
behaupten können, die Welt ändere ihre wohlgeordnete Harmonie, wenn 
sie es nicht wirklich tut. „Unsere Ansicht, die zu stützen wir diese Text-
stellen zitiert haben, ist klar begründet“, schreibt Maimonides. „Kein 
Prophet oder Weiser hat jemals die Zerstörung des Weltalls, einen Wandel 
seiner gegenwärtigen Beschaffenheit oder eine dauernde Veränderung 
irgendeiner ihrer Eigenschaften verkündet.“ Dieser Standpunkt des Mai-
monides ist nicht eine Deduktion aus den von ihm ausgelegten Texten, 
sondern ergibt sich aus einer vorgefaßten philosophischen Betrachtungs-
weise. Propheten mögen sich wohl in ihren Weissagungen irren, aber es 
dürfte jedoch kaum möglich sein, daß sie „Personen“ meinen, wenn sie 
„Sterne“ sagen. Liest man die weiteren Kapitel im Buch Jesaia (36–39), 
die entsprechenden Kapitel in den Büchern der Könige oder der Chronik, 
sowie die Talmud- und Midraschim-Fragmente über die Zeit des Einfalls 
Sanheribs, so wird offenbar, daß die Propheten sich diesmal nicht irrten 
und daß ein Wandel in der Himmelsharmonie zu Lebzeiten dieser Pro-
pheten, in den Tagen des Königs Hiskia, eintrat. 
Maimonides versichert, daß sich Weissagungen Joels auf Sanherib be-
zögen, doch ist er immerhin etwas in Verlegenheit: „Ihr werdet vielleicht 
widersprechen – wie kann der Tag des Falles Sanheribs nach unserer Er-
klärung ,der große und furchtbare Tag des Herrn’ genannt werden?“  
Auf den folgenden Seiten soll gezeigt werden, daß am Vorabend jener 
nächtlichen Vernichtung von Sanheribs Heer die Ordnung der Natur 
umgestoßen ward. Nicht losgelöst, sondern nur im Lichte dieser Schilde-
rungen in Bibel und Talmud sind die Aussprüche der Propheten ver-
ständlich. In den Zeiten vor Maimonides gab es Lehrer von tiefer Einsicht, 
und auf diese zielte er ab, als er schrieb: „Die Welt geht ihren gewohnten 
Gang. Dies ist meine Meinung und dies muß man glauben, obgleich die 
Lehrer bekanntlich in betreff der Wunder sehr merkwürdige Dinge sagen, 
die in Genesis rabba und in Midrasch Qoheleth verzeichnet sind und deren 
Sinn dahin geht, daß sie auch die Wunder in gewisser Hinsicht als zur 
Natur gehörend ansehen.“ 
 
Baruch Spinoza geht von der Voraussetzung aus, daß „die Natur immer 
Gesetze und Regeln befolgt..., auch wenn diese uns nicht alle bekannt sind, 
und deswegen hält sie eine feste und unwandelbare Ordnung ein.“ 



 240 

„Wunder“ bedeuten daher lediglich Ereignisse, deren natürliche Ursachen 
nicht zu erklären sind. „Sofern man annimmt, ein Wunder könne Ord-
nungen oder Gesetze der Natur durchbrechen, gibt es uns nicht nur keine 
Kenntnis von Gott, sondern läßt uns im Gegenteil ... an Gott und an allem 
andern zweifeln.“ „Was in der Heiligen Schrift mit einem Wunder gemeint 
ist, kann nur ein Werk der Natur sein.“34 
Alle diese Voraussetzungen sind philosophisch richtig und einwandfrei – 
selbstverständlich nur so lange, als der Philosoph nicht behauptet, die ihm 
bekannten Naturgesetze seien die einzigen wirklichen.  
Von den Bibelstellen, auf die er diese Grundsätze angewendet wissen will, 
behauptet Spinoza nachdrücklich, daß die späteren Berichte über unnatür-
liche Ereignisse lediglich auf die subjektive Betrachtungsweise und die 
eigenartigen Ausdrucksformen der alten Hebräer zurückzuführen seien. 
„Ich will einen Fall aus der Heiligen Schrift anführen; über die anderen 
mög sich der Leser selbst ein Urteil bilden. Zu Josuas Zeiten glaubten die 
Hebräer, die Sonne bewege sich in ihrem sogenannten Tagesumlauf, die 
Erd aber stehe still. Dieser vorgefaßten Meinung paßten sie das Wunder 
an, das sich bei ihrem Kampf gegen jene fünf Könige ereignete. Sie er-
zählten nämlich nicht einfach, jener Tag sei ungewöhnlich lang gewesen, 
sondern Sonne und Mond seien stillgestanden oder hätten in ihrem Lauf 
innegehalten.“ 
Der Schluß, den er daraus zieht, ist folgender: „Teils aus religiösen Mo-
tiven, teils nach ihren vorgefaßten Meinungen haben sie die Sache ganz 
anders, als sie sich in Wirklichkeit zutragen könnte, aufgefaßt und dar-
gestellt.“ „Man muß die Anschauungen derer kennen, die sie zuerst be-
richteten .. . und diese Anschauungen müssen von ihren etwaigen sinn-
lichen Wahrnehmungen unterschieden werden; sonst würden wir ihre 
Anschauungen und Urteile mit dem Wunder selbst, wie es sich wirklich 
ereignet hat, vermengen; doch nicht nur dazu ist es von Bedeutung, ihre 
Anschauung zu kennen, sondern auch, um nicht Dinge, die sich wirklich 
ereignet haben, mit eingebildeten Dingen zu verwechseln, die bloß pro-
phetische Vorstellungen waren.“ 
Das Buch Jesaia wird von Spinoza als ein weiteres Beispiel angeführt, 
wobei er das Kapitel über den Untergang Babylons zitiert: „Die Sterne des 
Himmels ... werden nicht leuchten mit ihrem Licht; die Sonne wird finster 
sein in ihrem Aufgang und der Mond wird den Glanz seines Lichtes nicht 
                                                   
34 Tractatus Theologico-Politicus (1670), Kap. VI (deutsche Übertragung von Carl 
Gebhardt, Philos. Bibliothek 93), 1908. 
 



 241 

ausstrahlen.“ Der Philosoph schreibt: „Dies hält doch wohl niemand für 
ein wirkliches Ereignis, das sich bei der Zerstörung jenes Reiches begeben 
hat, ebensowenig wie das, was der Prophet hinzufügt: ,Darum will ich den 
Himmel erzittern machen und die Erde sich bewegen von ihrer Stätte'.“ 
„Derart findet sich in den heiligen Schriften vieles, was nur eine bei den 
Juden übliche Ausdrucksweise war. Man wird in der Schrift nichts finden, 
von dem sich beweisen läßt, daß es der natürlichen Erleuchtung 
widerspricht; im Gegenteil wird vieles anscheinend sehr Dunkle bei eini-
gem Nachdenken verstanden und leicht erklärt werden können.“  
Spinoza ist überzeugt von der subjektiven Betrachtungsweise der Augen-
zeugen, von der bewußten Absicht, den Leser oder Zuhörer durch auf-
regende Schilderungen zu beeindrucken, und von der eigenartigen Aus-
drucksweise der hebräischen Schriftsteller, gelangt aber schließlich 
dennoch zu einem non sequitur: „Von der Natur im allgemeinen versichert 
die Schrift an diesen Stellen, daß sie eine feste und unwandelbare Ordnung 
innehalte... Nirgends in der Bibel kommt zum Ausdruck, daß irgend etwas 
geschehe, was den Naturgesetzen widerspricht oder auch nur sich nicht 
daraus erklären ließe.“ Diese Ansicht stützt er noch mit einem theo-
logischen Argument; im Buche Ecclesiastes (Prediger Salomo) steht ge-
schrieben: „Ich weiß, was Gott macht, wird in Ewigkeit bleiben.“  
Die Ereignisse wurden Wunder genannt und einer subjektiven Betrach-
tungsweise oder symbolischen Darstellungsweise zugeschrieben, weil man 
ihnen auf andere Weise nicht Rechnung tragen konnte. Ganz abgesehen 
von den Ereignissen selbst, die dieses Buch als historisch nachzuweisen 
sucht, lassen auch die Worte Jesaias und der anderen Propheten und Ver-
fasser des Alten Testaments keinen Zweifel daran zu, daß mit „vom 
Himmel fallenden Steinen“ Meteoriten gemeint waren, mit Schwefel und 
Pech eben Schwefel und Pech, mit versengenden Feuersflammen eben 
versengende Feuersflammen, mit Sturm und Unwetter eben Sturm und 
Unwetter; eine Verdunkelung der Sonne, eine Verlagerung der Erde, eine 
Änderung der Tageszeit und der Jahreszeiten bedeuteten diese so be-
zeichneten Wandlungen im normalen Ablauf der Natur und nichts anderes. 
Wo ist die Grundlage für eine „gesicherte Erkenntnis“, daß die Erde sich 
ohne Störung bewegt, während doch alle Körper des Sonnensystems sich 
gegenseitig mehr oder weniger stören? Bis zu dem Meteoritenfall des 
Jahres 1803 war die Wissenschaft überzeugt, daß vom Himmel fallende 
Steine nur in Sagen vorkämen. Das „Niemand bildet sich ein“ Spinozas 
gilt nicht mehr. Der Verfasser dieses Buches tut es. 



 242 

 



 243 

Kapitel 2 
 
 

DAS  JAHR  687  V. CHR. 
 
 
 
 
Etwa im Jahre 722 v. Chr. wurde Samaria, die Hauptstadt der Zehn 
Stämme, nach dreijähriger Belagerung von Sargon II. eingenommen und 
die Bevölkerung Israels, des nördlichen Königreiches, in die Gefangen-
schaft fortgeführt, aus der sie nie wieder heimkehren sollte.  
Etwa im Jahre 701 v. Chr. unternahm Sanherib, der Sohn Sargons, den 
dritten Feldzug seiner Regierung, der sich südwärts gegen Palästina rich-
tete. Der Bericht dieses und noch anderer Feldzüge ist als Keilschrifltext 
auf Prismen aus gebranntem Ton erhalten. Dieses sogenannte „Taylor-
Prisma“ enthält die Schilderung von acht Feldzügen Sanheribs. Er selbst 
schrieb über seinen Weg zum Sieg: „Die Räder meines Wagens waren 
bespritzt mit Schmutz und Blut.“ 
Der Bericht über den dritten Feldzug auf diesem Prisma entspricht der im 
II. Buch der Könige 18, 13-16 aufgezeichneten Darstellung. Nach beiden 
Quellen nahm Sanherib viele Städte ein; „der stolze Hiskia, der Judäer“ 
wurde in seiner Hauptstadt Jerusalem „wie ein Vogel in einem Käfig ein-
geschlossen“, aber Sanherib nahm Jerusalem nicht ein; er begnügte sich 
mit einer Tributzahlung von Gold und Silber1, die ihm nach Lachis im 
südlichen Palästina gesandt wurde. Daraufhin zog er mit seiner Beute ab. 
Hiskia hatte keine andere Wahl, als sich zu unterwerfen; die Verteidi-
gungsmöglichkeiten des Landes waren unzureichend. Nun nutzte er die 
Zeit, von der er wußte, daß sie nur eine Atempause war, um Stützpunkte 
mit Wall und Graben und einer Besatzung anzulegen und die Bäche und 
Quellen des Landes so herzurichten, daß sie auf das erste Signal hin ver-
schüttet werden konnten. Dies wird im II. Buch der Chronik 32, 1-6 
geschildert. 
Sanherib, alarmiert durch die Empörung Hiskias, der sich mit Tirhaka, 
dem König von Äthiopien und Ägypten, verbündet hatte, kam von neuem 
mit seinem Heer herbei und richtete sein Hauptquartier wiederum in der 
Nähe von Lachis ein. Einer von Sanheribs Generälen, Rab-sha-keh, kam 
                                                   
1 30 Talente Gold in beiden Quellen; 300 Talente Silber nach dem Buch der Könige; 800 
Talente nach dem Prisma. 



 244 

nach Jerusalem und sprach mit den Gesandten Hiskias, so laut und auf 
hebräisch, daß auch die Krieger auf der Stadtmauer ihn vernehmen 
konnten (Jesaia 36, 18 ff.): „Lasset Euch durch Hiskia nicht bereden, daß 
er sagt: ,Der Herr wird uns erlösen’. Hat einer der Götter der Heiden etwa 
sein Land errettet aus der Hand des Königs von Assyrien?“ Er forderte sie 
auch auf, das Schicksal von Samaria zu bedenken, dessen Götter ihr nicht 
helfen konnten, als sie von den Assyrern gestürmt wurde. Er teilte ihnen 
mit, daß Sanherib Geiseln für die Unterwerfung fordere und versprach 
ihnen, daß sie in ein Land fortgeführt würden, das ebensogut wie ihr 
eigenes sei. Hiskias Gesandte waren angewiesen, sich auf keinerlei Disput 
einzulassen. Als er keine Antwort erhielt, zog Rab-sha-keh nach Libna ab, 
wohin König Sanherib von Lachis aus vorgerückt war. Der Äthiopier-
König Tirhaka zog von der Grenze Ägyptens her gegen Sanherib heran 
und schickte sich an, ihm eine Schlacht zu liefern. Rab-sha-keh sandte 
nochmals eine Aufforderung an Hiskia, sich zu unterwerfen: „Laß Deinen 
Gott Dich nicht täuschen, indem er sagt, Jerusalem solle nicht in die Hand 
des Königs von Assyrien gegeben werden.“  
Die Weissagung Jesaias war aber, daß Jerusalem nicht in die Hand des 
Königs von Assyrien fallen werde und daß der König, der so den Herrn 
lästerte, durch einen vom Herrn gesandten „Strahl“ (Windstoß) vernichtet 
würde. 
Die Geschichte wird in der Heiligen Schrift dreimal in Einzelheiten 
geschildert – II. Könige 18-20, II. Chronik 32 und Jesaia 36-38. Die erste 
Stelle enthält als einzige den ersten Teil der Geschichte über Sanherib, der 
alle befestigten Städte Judas eroberte, und den Judäerkönig Hiskia, der 
sich dem Assyrerkönig unterwarf und Tribut zahlte. Alle drei Bibelstellen 
berichten von der Empörung Hiskias gegen Sanherib und von seiner Wei-
gerung, sich zu unterwerfen. Ganz offenbar muß es sich trotz der wieder-
holten Erwähnung von Lachis um zwei verschiedene Feldzüge gehandelt 
haben: In dem ersten unterwarf sich Hiskia und erklärte sich zu einer 
Tributzahlung bereit, während der zweite Feldzug etliche Jahre später 
stattfand. In der Zwischenzeit hatte Hiskia „die ganze Mauer, die verfallen 
war“, wieder aufgebaut „und bis auf die Höhe der Türme geführt, eine 
weitere Mauer davor errichtet, dazu den Milo in der Stadt Davids 
wiederhergestellt und Wurfspieße und Schilde im Überfluß anfertigen 
lassen. Auch setzte er Kriegshauptleute über das Volk. Als nun Sanherib 
kam und in Juda eindrang, ließ Hiskia alle Brunnen außerhalb Jerusalems 
verstopfen und forderte das Volk in der Stadt auf, stark und mutig



 245 

zu sein.“ Und dann kam die merkwürdige Vernichtung des Assyrer-
heeres. 
Die Annalen Sanheribs schildern nur den ersten Teil der Geschichte: die 
Einnahme der Landstädte, die Unterwerfung Hiskias und seine Tribut-
zahlungen. Die Belagerung von Lachis wird auf dem Prisma nicht 
erwähnt, aber ein assyrisches Relief mit der Darstellung dieser Belagerung 
ist erhalten. Die assyrischen Quellen erwähnen nichts von einer Niederlage 
in Judäa, und nur das Nachspiel, die Ermordung Sanheribs durch seine 
eigenen Söhne, wird von der Heiligen Schrift gleichlautend mit einer Keil-
inschrift Asarhaddons, eines Sohnes Sanheribs, wiedergegeben.  
Da der Untergang von Sanheribs Heer sich in einem späteren Feldzug – 
offenbar dem letzten vor seiner Ermordung – ereignete, erscheint auf dem 
Prisma von acht Feldzügen hiervon nichts; es muß dies sein neunter oder 
womöglich sein zehnter Feldzug gewesen sein. Der unglückliche Ausgang 
dürfte den König nicht eben inspiriert haben, ein neues Prisma herstellen 
zu lassen, das sich auch mit diesem Feldzug befaßte.  
Im vorigen Jahrhundert stellte man fest, daß der erste Teil der Schilderung 
im Buch der Könige ein Gegenstück zu dem Bericht auf dem Prisma, der 
zweite Teil dagegen – wie auch die gesamte Geschichte in den Büchern 
Chronik und Jesaia – ein getrennter Bericht von einem anderen Feldzug (in 
Palästina) sei2. 
Der erste Feldzug gegen Juda fand im Jahre 702 oder 701 v. Chr. statt. Der 
Zeitpunkt des zweiten Feldzuges wird in das Jahr 687 oder, weniger 
wahrscheinlich, in das Jahr 686 v. Chr. verlegt.  
„Über die restlichen acht Jahre seiner Regierung (nach Ende des Berichtes 
                                                   
2 H. Rawlinson nahm als erster zwei Feldzüge Sanheribs gegen Palästina an. G. Raw-linson 
war derselben Ansicht. Das Taylor-Prisma umfaßt die Zeit bis zum 20. Adar 691. H. 
Winckler stützte seine Ansicht mit dem Argument, daß Tirhaka, der Äthiopier, erst nach 
691 König von Äthiopien und Ägypten wurde: „Es kann dies nur einen neuen Feldzug 
Sanheribs bedeuten, der nach der Zerstörung Babylons (689 v. Chr.) stattgefunden haben 
muß und über den wir von Sanherib selbst keinen Bericht haben.“ Der am Anfang des 
Berichtes im Buch der Könige enthaltene Hinweis „im 14. Jahr Hiskias“ erklärt, warum die 
offenkundige Tatsache, daß es sich um zwei Feldzüge handelt, den früheren Bearbeitern 
entgangen war. Desgleichen war die Erwähnung von Lachis in beiden Feldzügen eine 
Fußangel. In diesem Zusammenhang bemerkte K. Fullerton (The Invasion of Sennacherib in 
der Biblioteca Sacra, 1906), daß auch Richard Löwenherz in zwei verschiedenen 
Kreuzzügen Lachis zu einer Ausgangsbasis machte. Die heutigen Geschichtsschreiber 
vertreten die Ansicht, daß Tirhaka nicht vor 689 v. Chr. König wurde. 
Siehe auch J. V. Präsek, Sanheribs Feldzüge gegen Juda, Mitteil, d. Vorderasiat. Ges. 
(1903), und R. Rogers, Cuneiform Parallels to the Old Testament (1926), S. 259. 
 
 



 246 

auf dem Prisma) haben wir keine Mitteilungen aus seinen eigenen An-
nalen, die hiermit aufhören. Sanherib kam nochmals nach Westen (687 
oder 686?).“3 

 
Ignis e Coelo 

 
Die Vernichtung von Sanheribs Heer wird im Buch der Könige sehr 
lakonisch geschildert: „Und es geschah in der Nacht, daß der Engel des 
Herrn auszog und erschlug im Lager der Assyrer hundertundfünfund-
achtzigtausend; und als sie sich des Morgens früh aufmachten, siehe, da 
lag es alles voll toter Leichname. Also brach Sanherib, der König von 
Assyrien, auf und zog weg und kehrte um und blieb zu Ninive.“ Ähnlich 
wird dies im Buche der Chronik geschildert: „Und der Prophet Jesaia, der 
Sohn des Amos, betete und rief den Himmel an. Und der Herr sandte einen 
Engel, der alle die mächtigen Großen fällte und die Führer und Hauptleute 
im Lager des Königs von Assyrien. So kehrte er (Sanherib) mit Schande 
im Gesicht in sein eigenes Land zurück.“ 
Welcher Art war dieser Vernichtungsschlag? Das hebräische Wort malach, 
in der Bibel mit Engel wiedergegeben, bedeutet „einen, der gesandt ist, 
einen Befehl auszuführen“, und zwar wohl einen Befehl des Herrn. Im 
Buch der Könige und des Jesaias wird erklärt, daß es ein „Strahl“ war, der 
auf Sanheribs Heer herabgesandt wurde4. „Ich werde einen Strahl über ihn 
senden ... und (er) wird in sein eigenes Land zurückkehren“, so lautete die 
Prophezeiung unmittelbar vor der Katastrophe. Der gleichzeitige Tod 
Zehntausender von Kriegern konnte nicht, wie allgemein angenommen, 
durch eine Epidemie verursacht worden sein, denn diese würde nicht so 
plötzlich auftreten. Eine Epidemie verbreitet sich durch Ansteckung, wenn 
es schnell geht, in einigen Tagen und kann wohl ein großes Lager 
infizieren, aber sie befällt nicht große Menschenmengen, ohne eine von 
Tag zu Tag ansteigende Kurve erkennen zu lassen.  
Die zahlreichen Quellen im Talmud und in den Midraschim stimmen alle 
hinsichtlich der Art und Weise überein, auf die das assyrische Heer ver-
                                                   
3 H. R. Hall, Ancient History of the Near East (1913), S. 490. „Die jüdische Darstellung in 
der vorliegenden Form scheint mit der Darstellung des früheren Einfalles des Jahres 701 v. 
Chr. vermengt zu sein. In der Schilderung des II. Buches der Könige wird von Tirhaka als 
einem König geredet, was er aber frühestens im Jahre 689 v. Chr. war.“ (Ebenda). Siehe 
auch D. D. Luckenbill, The Annals of Sennacherib (1924), S. 12. 
4 II. Könige 10, 7; Jesaia 37, 7. Das hebräische ruach, das Luther mit „Strahl“ übersetzt, 
heißt eigentlich „Windstoß“. 
 



 247 

nichtet wurde: ein Strahl fiel vom Himmel auf das Lager Sanheribs herab. 
Es war keine Flamme, sondern ein verzehrender Strahl: „Ihre Seelen 
wurden verbrannt, obwohl ihre Kleider unversehrt blieben.“ Die Er-
scheinung war von einem ungeheuren Getöse begleitet5.  
Arad gibil ist die babylonische Bezeichnung für ignis e coelo (Feuer vom 
Himmel)6. 
Eine andere Darstellung der Vernichtung von Sanheribs Heer findet sich 
bei Herodot. Während seines Aufenthalts in Ägypten hörte er von Prie-
stern oder von Führern zu den Altertümern, daß das Heer Sanheribs die 
Grenze Ägyptens bedrohte, aber in einer einzigen Nacht vernichtet wurde. 
Dieser Erzählung zufolge soll zur Erinnerung an dieses wunderbare Ge-
schehnis in einem ägyptischen Tempel das Bild einer Gottheit errichtet 
worden sein, die in ihrer Handfläche eine Maus trug. Als Erklärung dieser 
symbolischen Darstellung erfuhr Herodot, daß Tausende von Mäusen über 
das assyrische Lager herfielen und die Sehnen ihrer Bogen und sonstigen 
Waffen zernagten; die so ihrer Waffen beraubten Truppen entflohen in 
panischem Schrecken. 
Josephus Flavius gab diese Geschichte des Herodot wieder und fügte 
hinzu, daß eine weitere Variante von dem chaldäisch-hellenistischen 
Geschichtsschreiber Berosus stamme. Josephus schrieb einige einleitende 
Worte zu einem Zitat aus Berosus, aber das Zitat selbst fehlt in dem 
vorhandenen Text der Jüdischen Altertümer. Offenbar unterschied sich 
diese Erklärung von der des Herodot. Die wie üblich recht nüchterne 
Schilderung des Josephus selbst besagt, daß eine Beulenpest die Ursache 
des plötzlichen Todes der hundertfünfundachtzigtausend Krieger im 
assyrischen Lager vor den Mauern Jerusalems in der ersten Nacht der 
Belagerung gewesen sei. Herodot berichtet, daß er selbst die zur 
Erinnerung hieran errichtete Götterstatue mit der Maus in der Hand 
gesehen habe. Zwei Städten in Ägypten war dasselbe Tier, die Spitzmaus, 
heilig: Panopolis (Akhmim) im Süden und Letopolis im Norden. Da 
Herodot nicht bis in den Süden Ägyptens reiste, so muß er dieses 
Standbild in Letopolis gesehen haben. Bis auf den heutigen Tag werden in 
Letopolis immer wieder Mäuse aus Bronze ausgegraben, mitunter mit 
Gebeten von Pilgern beschrieben.  
Die Städte, die diesen Mäusekult beherbergten, waren „heilige Städte des 

                                                   
5 Traktat Shabbat 3 b; Sanhedrin 94 a; Hieronymus über Jesaia  10,  16; Ginzberg, Legends 
VI, 363. 
6 Vgl. Winckler, Babylonische Kultur (1902), S. 53; Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt 
II, S. 451 ff. 



 248 

Blitzstrahls und der Meteoriten“7. Der ägyptische Name für Letopolis wird 
durch dieselbe Hieroglyphe wiedergegeben wie Blitzstrahl.  
In einem aus dem Neuen Reich datierten und aus Letopolis stammenden 
Text heißt es, daß in dieser Stadt jährliche Feste zur Erinnerung an „die 
Nacht des Feuers für die Feinde“ eingeführt wurden. Dieses Feuer war 
gleich wie „die Flamme vor dem Winde bis an das Ende des Himmels und 
an das Ende der Erde.“8 „Ich nahe heran und gehe einher in dem 
verzehrenden Feuer am Tage der Zurücktreibung der Feinde“, heißt es in 
dem Text im Namen des Gottes. 
Demnach war der Gott mit der heiligen Maus ein Gott des Feuerbrandes. 
Da jedoch die Kommentare die Maus als ein Symbol der Beulenpest an-
sahen9, stimmten sie mit Josephus überein, daß Sanheribs Heer durch eine 
Epidemie vernichtet wurde. 
Es ist seltsam, daß die zahlreichen Kommentare zu Herodot und die nicht 
weniger zahlreichen Kommentare zur Bibel nicht auf eine gewisse 
Übereinstimmung in den Schilderungen dieses Unheils aufmerksam mach-
ten. Hiskia erkrankte schwer an einer bubonischen Ansteckung und war 
dem Tode nahe. Man rief Jesaia, der zunächst erklärte, daß der König 
sterben würde, bald darauf aber mit einer Arznei – einem Bund Feigen für 
die Beule – zurückkehrte und dem König sagte, daß der Herr ihn vor dem 
sofortigen Tode bewahren und auch „diese Stadt aus der Hand des 
Assyrerkönigs“ erretten würde. 
„Und dies soll Dir ein Zeichen vom Herrn sein ... Siehe, ich werde Dir 
wieder den Schatten der Stricheinteilung bringen, die herabgegangen ist in 
der Sonnenuhr des Ahas rückwärts um 10 Teilstriche. So kehrte die Sonne 
um 10 Grad zurück, um soviel, wie sie herabgegangen war.“10 Diese 
Textstelle wird gewöhnlich mit einer optischen Täuschung erklärt11. Die 
im Zusammenhang mit dem Namen Ahas' erwähnte Sonnenuhr soll von 
                                                   
7 G. A. Wainwright, Letopolis, Journal of Egyptian Archaeology, XVIII (1932). 
8 „Das verzehrende Feuer von Letopolis erinnert an ,die Flamme vor dem Winde bis an das 
Ende des Himmels und an das Ende der Erde', das mit dem Zeichen ↔ verbunden ist, der 
primitiven Form des Blitzzeichens, wie dem von Letopolis.“ Ebenda. 
9 Vgl. I. Samuel 6, 4. 
10 Jesaia 38, 6-8; ähnlich auch II. Könige 20, 9 ff. 
11 Schiaparelli weist in Astronomy in the Old Testament, S. 99, auf eine ganze Literatur von 
„seltsamen und ungewöhnlichen Gedanken“ hin, die über die „Stufen des Ahas“ 
geschrieben worden seien, und weist auf Winers Bibl. Realwörterbuch I (1847), S. 498-499, 
hin, wo  „höchst eigenartige  Ideen besprochen werden“.  „Keine  dieser Erklärungen läßt 
sich zu einiger Sicherheit bringen“, schrieb Winer, „und es wird nie gelingen, das Faktische, 
das in jener Erklärung liegt und liegen muß, auszumitteln.“ 
 



 249 

Ahas, dem Vater des Hiskia, gebaut worden sein. Aber die talmudische 
Überlieferung erklärt, daß bei dem Begräbnis des Ahas der Tag um 10 
Teilstriche verkürzt und am Tage der Genesung des Hiskia um 10 
Teilstriche verlängert wurde, und eben das ist die Bedeutung des „Schat-
tens der Stricheinteilung, die herabgegangen ist in der Sonnenuhr des 
Ahas“12. 
Die rabbinischen Quellen erklären mit Bestimmtheit, daß die Störung in 
der Sonnenbewegung am Vorabend der Vernichtung von Sanheribs Heer 
durch einen verzehrenden Strahl aufgetreten sei13. Wir wollen uns wieder 
Herodot zuwenden und folgende von den Kommentaren bisher unberück-
sichtigte Tatsachen näher betrachten. Die berühmte Textstelle bei Herodot, 
in der unter Berufung auf die ägyptischen Priester berichtet wird, daß die 
Sonne wiederholt ihre Richtung änderte, ist nicht an irgendeiner beliebigen 
Stelle in seine Geschichte eingefügt, sondern folgt direkt auf die Erzählung 
von der Vernichtung von Sanheribs Armee.  
Dieses Ereignis und die Störung der Sonnenbewegung werden auch in 
zwei aufeinanderfolgenden Abschnitten des Alten Testaments beschrieben. 
Nun scheinen die beiden Berichte besser übereinanderzustimmen. 

 
 

Der 23. März 
 
 

Offensichtlich war eine kosmische Ursache für die plötzliche Vernichtung 
von Sanheribs Armee und für die Störung der Erdrotation verantwortlich. 
Gasmassen, die die Atmosphäre erreichten, konnten wohl in manchen 
Gebieten alles Leben ersticken. 
Diese Erklärung muß durch weitere Quellen bestätigt werden; Störungen 
in der Sonnenbewegung konnten nicht auf die Sonne, die über Palästina 
und Ägypten schien, beschränkt bleiben. Auch die sonstigen Be-
gleiterscheinungen dieser Katastrophe, wie die den Himmel bedeckenden 
Gasmassen, hätten in anderen Gegenden der Erde beobachtet werden 
müssen.  
Zunächst muß ein genaueres Datum für die Nacht der Vernichtung von 
                                                   
12 Siehe den babylonischen Talmud, Sanhedrin 96 a; Pirkei Rabbi Elieser 52. Andere 
Quellen werden bei Ginzberg, Legends VI, 367 erwähnt. M. Gaster führt in dem Kapitel 
„Merodach und die Sonne“ in The Exemplar of the Rabbis (1924) talmudische Hinweise auf 
die geschilderten Erscheinungen auf. 
13 Seder Olam 23. Vgl. Eusebius und Hieronymus über Jesaia 34, 1. Siehe Ginzberg, 
Legends VI, 366. 
 



 250 

Sanheribs Heer festgelegt werden. Auf Grund heutiger Forschungen 
wissen wir, daß sie im Jahre 687 v. Chr. (weniger wahrscheinlich im Jahre 
686) geschah. Talmud und Midrasch liefern einen weiteren wertvollen 
Anhaltspunkt: Die riesige Heerschar wurde in der ersten Nacht des Passah-
Festes vernichtet, als das Volk das Hallel-Gebet des Passah-Gottes-
dienstes zu singen anhub14. Passah wurde um die Zeit der Frühjahrs-Tag 
und Nachtgleiche gefeiert15. 
In dem Buch Catalogue général des étoiles filantes et des autres météores 
observés en Chine après le VII siècle avant J. C.16 von Edouard Biot be-
ginnt die Aufzählung mit der Angabe: 
„Das Jahr 687 v.Chr. im Sommer, im vierten Mond, am Tage sin mao 
(23. März), in der Nacht, erschienen die Fixsterne nicht, obwohl die 
Nacht klar (wolkenlos) war. Mitten in der Nacht fielen die Sterne wie ein 
Regen.“ 
Das Datum des 23. März wurde von Biot errechnet. Die Angabe gründet 
sich auf Konfuzius zugeschriebene alte chinesische Quellen. In einer ande-
ren Übersetzung des Textes von Rémusat17 wird der letzte Teil des Ab-
schnitts folgendermaßen wiedergegeben: „Obgleich die Nacht klar war, 
fiel ein Stern in Form von Regen“ (il tomba une étoile en forme de pluie). 
Die Annalen der Bambus-Bücher nehmen offensichtlich auf das gleiche 
Ereignis Bezug, wenn sie berichten, daß im zehnten Jahr des Kaisers Kwei 
(dem siebzehnten Kaiser der Yu-Dynastie oder dem achtzehnten Mon-
archen seit Yahou) „die fünf Planeten von ihren Bahnen abwichen. In der 
Nacht fielen Sterne wie Regen. Die Erde erzitterte.“18  

Die in den Annalen gebrauchte Wendung „in der Nacht fielen Sterne wie 
Regen“ ist also dieselbe wie in Konfuzius' Aufzeichnung über die kos-
mischen Vorgänge des 23. März 687 v. Chr. Die Annalen berichten, daß 
die Ursache dieser Erscheinung eine Störung unter den Planeten war. Die 
Aufzeichnung des Konfuzius ist ein wertvoller Hinweis, da er den Zeit-
punkt der Erscheinung – den Tag, den Monat und das Jahr – angibt. 
 
                                                   
14 Jerusalemischer Talmud, Traktat Pesahim; Seder Olam 23; Tosefta Targum II. Könige 19, 
35-37,- Midrasch Rabba III, 221 (Engl. herausg. v. H. Freedman und M. Simon). 
15 In den letzten zweitausend Jahren ungefähr wurde das Passahfest, das sich nach dem 
Mondkalender richtet, zwischen Mitte März und Ende April gefeiert. 
16 Paris 1846. 
17 Abel Rémusat, Catalogue des bolides et des aérolithes observés à la Chine et dans les 
pays voisins (1819): „Dieser Text des Konfuzius ist viel diskutiert worden“ (S. 7). 
18 The Chinese Classics (Übers, u. mit Anm. versehen v. J. Legge, Hong Kong) III, Teil I, S. 
125. 
 



 251 

Der Himmel war wolkenlos, so daß die Sterne hätten sichtbar sein müssen 
–  aber sie waren es nicht, und dies erinnert uns an die Worte der Pro-
pheten19. 
Der Katalog Biots, der mit der Beschreibung des Jahres 687 v. Chr. 
beginnt, verzeichnet nacheinander nur die einzelnen Meteore, die während 
der nachfolgenden Jahrhunderte bis zum Beginn unserer Zeitrechnung 
vom Himmel gefallen sind; das Ereignis des Jahres 687 war ein Schau-
spiel, wie wir es in den chinesischen Annalen späterer Jahrhunderte nicht 
wiederfinden.  
Dieses seltene Ereignis trat im selben Jahr und zur selben Jahreszeit –  23. 
März 687 v. Chr. – ein, als den modernen Berechnungen und talmudischen 
Daten zufolge Sanheribs Armee vernichtet wurde. In der chinesischen 
Aufzeichnung haben wir einen kurzen aber genauen Bericht über diese 
Nacht der Vernichtung. 
Dürfen wir auch hoffen, in chinesischen Quellen eine Darstellung der 
Störung der Sonnenbewegung zu finden? China liegt 45–90 Längengrade 
östlich von Palästina, was einem Zeitunterschied von drei bis sechs Stun-
den entspricht. 
Huai-nan-tse20, der im 2. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung lebte, 
berichtet, daß „während einer Schlacht in dem Kriege des Fürsten von Lu-
yang gegen Han die Sonne unterging. Der Fürst winkte der Sonne zu, 
indem er seinen Speer schwang, woraufhin sie ihm zuliebe zurückkam und 
durch drei Sonnen-Häuser ging.“ 
Die subjektiv-legendäre Seite dieser Mitteilung erinnert uns an die naive 
Betrachtungsweise des Verfassers des Buches Josua und seiner Zeit-
genossen; es ist dies die Art einfacher Völker, Naturerscheinungen zu 
deuten. Allerdings unterscheidet sich die chinesische Schilderung von der 
des Buches Josua insofern, als es sich hier nicht um ein längeres Anhalten 
der Sonne handelt, sondern um eine kurze rückläufige Bewegung; insofern 
entspricht diese chinesische Darstellung derjenigen des 20. Kapitels im 2. 
Buch der Könige. 
Die genauen Daten der Han-Regierung sind nicht bekannt; auf Grund 
astronomischer Überlegungen wird gelegentlich vermutet, daß sie in das 
5. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung oder auch später zu verlegen 
sei21. Wenn dies wirklich stimmt, dann bezieht sich das geschilderte 
                                                   
19 Joel 2, 10; 3, 15. 
20 Huai-nan-tse VI, 4. Siehe Forke, The World Conception of the Chinese, S. 86. 
21 Moyriac de Mailla (1679-1748),   Histoire Générale de la Chine:  nach Tong-Kien- 
 
 



 252 

Ereignis auf eine Zeit, bevor die Han-Dynastie in China an die Macht 
kam. 
China ist ein großes Land, das damals in zahlreiche Fürstentümer geteilt 
war. Die Geschichte des Fürsten Tau von Yin ist womöglich eine andere 
Schilderung desselben Vorganges in einem anderen Teile Chinas. Lu-
Heng22 berichtet, daß Fürst Tau ein unfreiwilliger Gast des Kaisers von 
China war; man erlaubte ihm, wieder heimzuziehen, als eines Tages die 
Sonne sich zurück auf die Mittagslinie bewegte, was man als ein Zeichen 
des Himmels auslegte. 
Die Geschichte von den argivischen Tyrannen berichtet, wie die Sonne 
ungewöhnlich schnell unterging und der Abend vor der gewohnten Zeit 
anbrach; wir erkannten darin denselben Vorgang wieder, wie ihn die 
rabbinischen Quellen vom Tage des Begräbnisses des Ahas, des Vaters 
Hiskias, beschrieben. Das Wunder zur Zeit des Hiskia, des Fürsten von 
Lu-Yang und des Fürsten Tau von Yin ereignete sich zur Zeit eben der 
argivischen Tyrannen oder wurde doch dieser Zeit zugeschrieben. 
„Atreus“, so erzählt Apollodor23, „kam mit Thyestes überein, daß er 
(Atreus) König sein solle, wenn die Sonne rückwärts ginge; und nachdem 
Thyestes zugestimmt hatte, da ging die Sonne im Osten unter.“  
Bei Ovid findet sich eine Schilderung dieser Erscheinungen zur Zeit der 
argivischen Tyrannen: Phoebus brach „auf halber Bahn aus und lenkte, 
seinen Wagen herumwerfend, seine Rosse gen Morgen zurück“24. Auch in 
Tristia bezieht sich Ovid auf diese Überlieferung25 von den „umkehrenden 
Rossen der Sonne“26. 
Eine Maya-Inschrift gibt an, daß ein Planet dicht an der Erde entlang-
streifte27. 
                                                                                                                                                                         
Kang-Mou (1877), Bd. I, kam die Han-Dynastie im letzten Viertel des 5. Jahrhunderts zur 
Macht; Forke, The World Conception of the Chinese nimmt an, daß der Krieg des Fürsten 
von Lu-Yang gegen Han im 5. Jahrhundert stattfand. Diese Berechnungen sind aber auf eine 
astronomische Überlegung begründet, die falsch sein könnte. 
22 Lu-Heng II, 176. Siehe Forke, The World Conception of the Chinese, S. 87. 
23 Apollodor, Bibliothek, Abriß II. 
24 Ovid, Ars Amandi I, 328 ff. 
25 Ovid, Tristia II, 391 ff. 
26 Mehr über die Bewegung der Sonne in östlicher, statt westlicher Richtung zur Zeit der 
argivischen Tyrannen wurde bereits in dem Abschnitt „Osten und Westen“ gesagt, wobei 
auch verschiedene griechische Autoren zitiert wurden. Weiteres wird noch gesagt werden, 
wenn wir in einem späteren Abschnitt über Volksglauben die mündlichen Überlieferungen 
primitiver Völker untersuchen. 
27 Veröffentlicht von Ronald Strath.   Ich konnte diese Veröffentlichung nicht ausfindig  
 
 



 253 

 
 
Die drei „Sonnen-Häuser“ der Chinesen dürften den zehn Teilstrichen auf 
der Sonnenuhr des Palastes in Jerusalem entsprechen.  
Nach den talmudischen Quellen28 spielte sich ein ähnlicher Himmelsvor-
gang, jedoch in entgegengesetztem Sinne, an dem Tage ab, als Ahas zu 
Grabe getragen wurde: dieses Mal wurde der Tageslauf beschleunigt. Ein 
solcher Fall, daß zwei aufeinanderfolgende Störungen an einem Himmels-
körper auftreten, wobei die zweite Störung die Wirkung der ersten wieder 
aufhebt, findet sich auch in modernen astronomischen Aufzeichnungen. Im 
Jahre 1875 zog der Wolf sehe Komet nah an dem großen Planeten Jupiter 
vorbei und wurde dabei in seiner Bahn gestört. Als er im Jahre 1922 
wieder an Jupiter vorbeizog, wurde er wiederum gestört, jedoch derart, daß 
die Wirkung der ersten Störung ausgeglichen wurde. Im Umlauf des 
Jupiter selbst war keine Störung festzustellen, und offenbar ging auch 
seine Rotationsbewegung ganz normal weiter, da die Massen der beiden 
Himmelskörper von sehr verschiedener Größe waren. 
 
 

Die Verehrung des Mars 
 
 
Der Himmelskörper, der sich in periodischen Abständen – einmal alle 
vierzehn bis sechzehn Jahre – der Erdbahn näherte, muß von beträchtlicher 
Größe gewesen sein, da er die Achsendrehung der Erde beeinflussen 
konnte. Er war jedoch viel kleiner als die Venus oder kam nicht so nahe 
heran, denn die Katastrophen zur Zeit des Exodus und der Eroberung 
Palästinas waren größer als diejenigen zur Zeit Usias, Ahas' und Hiskias. 
Für die Menschen, die zu dieser Zeit lebten, müssen sie aber nichtsdesto-
weniger eindrucksvolle Erlebnisse gewesen sein und darum auch ihren 
Niederschlag in der Mythologie gefunden haben. 
Wird es uns gelingen, bei näherer Untersuchung einige Anhaltspunkte zu 
finden, mit deren Hilfe wir uns eine Vorstellung dieses periodisch der Erde 
begegnenden Himmelskörpers machen könnten? 
                                                                                                                                                                         
machen. In Bellamy's Moons, Myths and Man (1938) wird auf S. 258 hierauf Bezug 
genommen. Den einzigen anderen Hinweis auf das Werk von Strath fand ich bei Jean 
Gattefossee und Claudius Roux, Bibliographie de l’Atlantide et des Questions Connexes 
(Lyon, 1926), unter Nr. 1184, aber auch diese Autoren hatten diese Veröffentlichung nicht 
ausfindig machen können. Vgl. P. Jensen, Kosmologie III, R. 561, 5 a: „Ein großer Stern 
fiel“. Jupiter war den Babyloniern als der „Große Stern“ bekannt. Wie groß war dieser 
Stern? fragt Jensen. 
28 Traktat Sanhedrin, 96 a. 



 254 

Die Römer, die damals noch ein ganz junges Volk waren und eben erst 
unbelastet von Überlieferungen auf der historischen Bildfläche 
erschienen, könnten womöglich diesem Wunderzeichen einen 
hervorragenden Platz in ihrer Mythologie eingeräumt haben. Die Römer 
hatten ihre Mythologie von den Griechen übernommen. Nur ein Gott 
spielt bei den Römern eine Rolle, die mit der, die ihm im griechischen 
Olymp zugewiesen ist, nicht vergleichbar ist: es ist der Gott Mars, dessen 
griechisches Gegenstück Ares ist29. Mars war als Herr des Krieges der 
erste nach Jupiter-Zeus. Er personifizierte den Planeten Mars, ihm war 
der Monat März (Mars) geweiht, und er galt als der göttliche Vater des 
Romulus, des Gründers von Rom. Er war der Nationalgott der Römer; 
Livius schrieb im Vorwort zu seiner Geschichte Roms, „des mächtigsten 
der Reiche gleich nach dem des Himmels“: „Das Volk der Römer ... 
erklärt, daß sein Stammvater und der Vater seines Reiches kein anderer 
als Mars war.“ 
Die Tatsache, daß man das Wirken des Mars in die Zeit der Gründung 
Roms verlegte, läßt erkennen, daß nach römischer Überlieferung die Ti-
berstadt zu einer Zeit entstand, die Zeuge irgendeiner besonderen Tat ihres 
Planetengottes war. 
Die Gründung Roms fällt zeitlich ganz in die Nähe der großen Natur-
ereignisse aus den Tagen Jesaias und Amos'. Den Berechnungen des 
Fabius Pictor zufolge wurde Rom in der 2. Hälfte des ersten Jahres der 8. 
Olympiade gegründet, d. h. im Jahre 747 v. Chr.; andere römische 
Angaben differieren nur um einige wenige Jahre30: das Jahr 747 v. Chr. 
gilt im Mittleren Osten als Ausgangspunkt einer astronomischen 
Zeitrechnung, und die „Erschütterung zur Zeit Usias“ fand offenbar im 
selben Jahre statt. Nach einer beharrlichen römischen Überlieferung 
waren die Jahre der Geburt des Romulus, der Gründung Roms und des 
Todes des Romulus Jahre großer Erschütterungen, die von 
Himmelserscheinungen und Störungen in der Sonnenbewegung begleitet 

                                                   
29 Neben Ares stellt auch Herkules den Planeten Mars dar. So schreibt Eratosthenes 
(Eratosthenis catasterismorum reliquiae, herausg. C. Robert, 1878): „Tertia est Stella 
Martis quam alii Herculis dixerunt“ (Mars ist der dritte Stern, von dem andere sagen, er sei 
Herkules). Ähnlich schreibt auch Macrobius (Saturnalia III, 12, 5-6), dessen Gewährsmann 
Varro ist. 
30 Polybius datierte die Gründung Roms in das zweite Jahr der siebten Olympiade (750 v. 
Chr.); Porcius Cato in das erste Jahr der siebten Olympiade (751  v. Chr.); Verrius Flaccus 
in das vierte Jahr der sechsten Olympiade (752 v. Chr.); Terentius Varro in das dritte Jahr 
der sechsten Olympiade (753 v. Chr.); Censorinus schloß sich Varro an. 
 



 255 

waren. Diese Vorgänge hingen auf irgendeine Weise mit dem Planeten 
Mars zusammen. Plutarch schrieb: „Manche sagen, daß der Beiname 
Quirinus, den man dem Romulus gegeben hatte, soviel wie Mars 
bedeutet.“31 Der Sage nach wurde Romulus im ersten Jahre der zweiten 
Olympiade (772 v. Chr.) während einer totalen Sonnenfinsternis 
empfangen. Römischen Geschichtsschreibern zufolge wurde die Sonne am 
Tage der Gründung Roms in ihrer Bewegung unterbrochen und die Welt in 
Dunkelheit gehüllt32. Zu Romulus' Zeit „befiel eine Pestilenz das Land, die 
plötzlichen Tod ohne vorheriges Siechtum brachte“, sowie „einen Regen 
von Blut“ und anderes Unheil. Auch Erdbeben erschütterten auf lange Zeit 
die Erde. Die jüdische Überlieferung weiß davon zu berichten, daß „die 
ersten Ansiedler Roms fanden, daß ihre Hütten einstürzten, kaum daß sie 
gebaut waren“33.  
Nach Plutarch „erfüllte plötzlich ein seltsames und unerklärliches Durch-
einander mit ganz unglaublichen Veränderungen die Luft“, als Romulus 
starb; „das Licht der Sonne schwand und Nacht senkte sich auf sie herab, 
nicht mit Ruhe und Frieden, sondern fürchterlichem Donnerkrachen und 
wilden Windstößen“, und inmitten dieses Aufruhrs verschwand Romu-
lus34. 
Ovids Schilderung der Erscheinungen bei Romulus' Tod lautet so: „Die 
beiden Pole wankten und Atlas verlagerte die Last des Himmels ... Die 
Sonne verschwand und aufsteigende Wolken verdunkelten den Himmel ... 
Der Himmel wurde von Flammenstrahlen zerrissen. Das Volk floh, und 
der König (Romulus) fuhr mit den Rossen seines Vaters (Mars) zu den 
Sternen empor.“35 
Hiskia war ein Zeitgenosse des Romulus und des Numa; dies war auch 
Augustin bekannt: „Diese Tage reichen aber ... herab bis zu dem römi-
schen König Romulus, ja selbst bis zum Anfang der Regierung seines 
Nachfolgers Numa Pompilius. Judäerkönig Hiskia regierte bestimmt bis zu 
dieser Zeit.“36 
Wenn Mars wirklich der unter die Götter erhobene kosmische Heimsucher 
aus den Tagen Hiskias und Sanheribs war, dann darf man wohl erwarten, 
                                                   
31 Plutarch, Lebensbeschreibungen: „Das Leben des Romulus“. 
32 Vgl. F. K. Ginzel, Spezieller Kanon der Sonnen- und Mondfinsternisse (1899), und T. von 
Oppolzer, Kanon der Finsternisse (1887). 
33 Näheres bei Ginzberg, Legends VI, 280. 
34 Plutarch, Lebensbeschreibungen: „Das Leben des Romulus“. 
35 Ovid, Fasti II, 489 ff. 
36 Augustin, Civitas Dei XVIII, 27. 
 



 256 

daß nicht nur die Taten des Mars ganz allgemein der Generation des 
Romulus und der Gründung Roms zudatiert wurden, sondern daß auch der 
Tag der Katastrophe selbst einen Festtag im Kulte des Mars darstellte. Als 
Daten des zweiten Feldzuges Sanheribs gegen Palästina gibt die heutige 
Forschung das Jahr 687 v. Chr. an. Der Talmud hilft das genaue 
Tagesdatum innerhalb des Jahres zu ermitteln: es war die Nacht vor 
Passah, dem Frühjahrsfest. Chinesische Quellen vollends geben ganz 
genau die Mitternacht des 23. März 687 v. Chr. als das Datum unge-
wöhnlicher kosmischer Ereignisse an. 
Das Hauptfest im Kult des Mars fand in dem Monat statt, der diesem 
Planetengott geweiht war. „Die anciliay die heiligen Schilde, wurden von 
den Salii, den tanzenden Kriegerpriestern des Mars, während des Monats 
März bis zum Tubilustrium am 23., dem Tage der Reinigung der Kriegs-
posaunen (tubae), mehrfach in feierlichem Zuge umhergetragen. Dasselbe 
wiederholte sich im Oktober bis zum Armilustrium am 19., an dem sowohl 
die ancilia, wie die Waffen des Heeres gereinigt und für den Winter 
weggeräumt wurden ... Nur am Ende des Februar finden wir Hinweise auf 
den kommenden Mars-Kult“37. „Die bedeutsamste Rolle im Kult des ii                    
Mars scheint das Fest des Tubilustrium am 23. Tag des März zu spielen“38. 
Im Zusammenhang mit all den anderen oben erwähnten Umständen muß 
uns dieses Datum, der 23. März, nachdenklich machen. Die Tatsache, daß 
Marsfeste zweimal im Jahre stattfanden (das zweite Fest am 19. Oktober 
liegt fast einen Monat nach der Herbst-Tagundnachtgleiche) ist leicht 
verständlich, wenn man bedenkt, daß durch dieselbe kosmische Ursache 
mehr als nur eine einmalige Störung eintrat.  
Die Störung in der Sonnenbewegung einige Stunden vor Vernichtung des 
assyrischen Heeres ereignete sich am ersten Tage des Passah-Festes. Der 
Weltumsturz in den Tagen des Auszugs aus Ägypten war vom Planeten 
Venus hervorgerufen worden. Demzufolge gab es zur Zeit der Herbst-
Tagundnachtgleiche zwei Feste, die zeitlich zusammenfielen: eines für den 
Planeten Mars, das andere für den Planeten Venus. Das Fest der Minerva 
währte vom 19. bis zum 23. März, und an diesem letzteren Tage waren 
sowohl Mars, wie Minerva-Athene die gefeierten Gottheiten39. 
 
 
 

                                                   
37 W.W. Fowler, Mars, Encyclopaedia Britannica, 14. Ausg. 
38 Roscher, Mars in Roschers Lexikon der griedi. und röm. Mythologie. 
39 Ebenda, Spalte 2402. 



 257 

 
Mars hebt die Erde aus ihren Angeln 

 
 
Die Venus war ursprünglich ein Komet, der in geschichtlicher Zeit zum 
Planeten wurde. War der Mars im 8. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung 
etwa ebenfalls ein Komet? Es gibt Beweise, daß der Mars lange vor dem 8. 
Jahrhundert ein Planet unseres Sonnensystems war. Die chal-däische 
Astronomie kannte ein Vier-Planeten-System, in dem die Venus fehlte, der 
Mars aber seinen Platz hatte. 
Ein Neu-Auftauchen des Mars wird nirgends erwähnt, zumindest nicht in 
den erhaltenen Urkunden, während Angaben über die Geburt der Venus in 
den schriftlichen Quellen der Völker beider Halbkugeln zu finden sind. 
Der babylonische Name für den Planeten Mars ist Nergal40. Dieser Name 
wird schon sehr früh, viele Jahrhunderte vor dem achten, erwähnt. In 
diesem Jahrhundert aber war es dann, daß dieser Planet zu einer sehr 
bedeutenden Gottheit wurde. Zahlreiche Gebete an ihn wurden verfaßt. 
„Leuchtendes Gestirn, das Du über das Land strahlst... wer ist Dir gleich?“ 
Tempel wurden diesem Planeten gebaut, Standbilder wurden ihm errichtet. 
Als Sargon, der Vater Sanheribs, Samaria eroberte und neue Ansiedler 
dorthin verpflanzt wurden, errichteten sie dort dem Planeten Mars ein 
Heiligtum41. 
Der Planet Mars war wegen seines Ungestüms gefürchtet. „Nergal, der 
allmächtige unter den Göttern, der Glanz, welcher Angst, Schrecken und 
Ehrfurcht einflößt“42, so schrieb Esarhaddon, der Sohn Sanheribs. Sha-
mash-shum-ukin, König von Babylonien und Enkel Sanheribs, schrieb: 
„Nergal, der gewalttätigste unter den Göttern“. 
Es ist bezeichnend, daß Nergal bei der Bevölkerung Assyriens als ein Gott 
galt, der Niederlage brachte. Ein anderer Enkel Sanheribs, der Assyrer-
könig Assurbanipal, schrieb: „Nergal, der vollkommene Krieger, der 
mächtigste unter den Göttern, der hervorragende Held, der mächtige Herr, 
der König der Schlacht, der Herr der Macht und der Gewalt, der Herr des 
Sturms, der Niederlage bringt.“43 
Es ist auch eine auffällige Tatsache, daß der Name Nergal als Bestandteil 
von Personennamen im siebten und sechsten Jahrhundert sehr gebräuch-
                                                   
40 Böllenrücher, Gebete und Hymnen an Nergal (1904), S. 3. 
41 II. Könige 17, 30. 
42 Luckenbill, Records of Assyria II, Abschn. 508. 
43 Ebenda, Abschn. 922. 
 



 258 

lich wurde. Unter den Marschällen Nebukadnezars gab es zwei Generäle, 
die Nergalsharezer hießen44, und in Babylon gab es einen König mit 
Namen Nergilissar45. Priester, Krieger, Viehhändler und Verbrecher na-
mens Nergalsharezer sind wohlvertraute Gestalten in den Urkunden des 
siebten Jahrhunderts. 
Im 8. Jahrhundert hieß der Planet Mars in Babylonien „der unberechenbare 
Stern“46. 
Historische Inschriften des 8. Jahrhunderts sprechen von den Oppositionen 
des Sterns Mars (Nergal), die zusammen mit seinen Konjunktionen 
sorgfältig beobachtet wurden. „Endlich wurden auch die Bewegungen des 
für die babylonische Astrologie besonders wichtigen Mars zu gleichem 
Zwecke beobachtet: seine Auf- und Untergänge, sein Verschwinden am 
Himmel und seine Wiederkehr... seine Stellung zum Äquator, der Wechsel 
seiner Lichtstärke, seine Beziehungen zu Venus, Jupiter und Merkur.“47 

 Auch in Indien sind „die verschiedenen Phasen der rückläufigen Planeten-
bewegungen, insbesondere auch des Mars, anscheinend Gegenstand 
besonderer Aufmerksamkeit gewesen“48. 
Gebete richtete man an Nergal, indem man die Hände gegen den Stern 
Mars erhob49. „Der Du am Himmel einhergehst . . . mit Glanz und 
Schrecken... König der Schlacht, der rasende Feuergott, Gott Nergal.“ 
Nergal-Mars wurde von den Babyloniern der „Feuerstern“ genannt50. 
Nergal, der Feuerstern, kommt wie ein rasender Sturm daher. Er heißt auch 
Sharappu, „der Brenner“ sowie „Licht, das vom Himmel flammt“ und 
„Herr der Zerstörung“51. Allgemein wurde Mars auch von anderen 
Völkern als ein „Feuerstern“ angesehen52. Ying-Huo, der Feuer-Planet, ist 
der Name des Mars auf chinesischen Himmelskarten53. Sargon (724 bis 

                                                   
44 Jeremia 39, 3. 
45 Die Aufeinanderfolge der Könige des neu-babylonischen Reiches wird in Zeitalter im 
Chaos behandelt werden. 
46 Schaumberger bei Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel, 3. Ergänz.-Bd., S. 307. 
47 Bezold, in Bolls Sternglaube und Sterndeutung, S. 6. 
48 Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik, Grundriß der indo-arischen Philologie 
und Altertumskunde III, (1899). 
49 Böllenrücher, Gebete und Hymnen an Nergal, S. 9, 19 („Zauberspruch mit Handerhebung 
an den Mars-Stern“). 
50 Schaumberger in Kuglers Sternkunde, S. 304; Böllenrücher, Gebete und Hymnen an 
Nergal, S. 21 ff. 
51 Langdon, Sumerian and Babylonian Psalms (1909), S. 85. 
52 Apuleius, De Mundo. Näheres bei Chwolson, Die Ssabier und der Ssabismus II, S. 188. 
53 Rufus und Hsing-chih-tien, The Soochow Astronomical Chart. 
 



 259 

705 v. Chr.), Vater des Sanherib, schrieb bei einer Gelegenheit: „Im Monat 
Abu, dem Monat des Abstiegs des Feuergottes.“54  

Wir fragen jedoch nach einer ausdrücklichen Bestätigung, daß der Planet 
Mars-Nergal die unmittelbare Ursache der Weltkatastrophen des 8. und 7. 
Jahrhunderts war, als die Welt nach den Worten Jesaias „außerordentlich 
in Bewegung geriet“ und „von ihrem Platz gerückt wurde“. Eben diese 
Wirkung wird dem Planeten Mars-Nergal zugeschrieben: „Den Himmel 
macht er dunkel und hebt die Erde aus den Fugen“55, und weiterhin: 
„Nergal ... hoch droben stillt die Himmel ... läßt die Erde erschauern“56. 
 
 

                                                   
54 Luckenbill, Records of Assyria II, Abschn. 121. 
55 Böllenrücher, Gebete und Hymnen   an Nergal, S. 9. 
56 Langdon, Sumerian and Babylonian Psalms, S. 79. 



 260 

 



 261 

Kapitel 3 
 
 

WARUM  ÄNDERTEN  MARS  UND  VENUS 
IHRE BAHNEN? 

 
 

Als Venus ein Körper des Sonnensystems wurde, bewegte sie sich auf 
einer langgestreckten Ellipse und gefährdete jahrhundertelang die anderen 
Planeten. Wegen dieser gefährlichen Bahnbewegung war es, daß auf 
beiden Hemisphären sorgfältige Beobachtungen angestellt und ihre 
Bewegungen aufgezeichnet wurden. 
In den letzten Jahrhunderten vor der Zeitwende waren sowohl das 288-
tägige Jahr der Venus wie auch ihre Umlaufbahn praktisch dieselben wie 
heutzutage. Bereits in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts vor unserer 
Zeitrechnung hatte Venus, bis dahin ängstlich beobachtet, aufgehört, Ge-
genstand furchtbarer Erwartungen zu sein; wahrscheinlich erlangte sie 
damals die Bahnform, die sie in den letzten Jahrhunderten vor der 
Zeitwende einnahm und die sie auch heute einnimmt. Was verursachte 
diesen Wandel in ihrer Umlaufbahn? 
Ich möchte ein weiteres Problem neben dieses erste stellen: Mars rief in 
den Gemütern der alten Astronomen keinerlei Befürchtungen wach und 
wird im zweiten Jahrtausend selten überhaupt erwähnt. Auf assyrisch-
babylonischen Inschriften vor dem 9. Jahrhundert kommt der Name Ner-
gal nur bei einigen wenigen Gelegenheiten vor. Auf dem astronomischen 
Deckenbild des Senmut erscheint Mars überhaupt nicht unter den Planeten. 
Er spielte keinerlei bemerkenswerte Rolle in der frühzeitlichen Mythologie 
der Himmelsgötter. 
Im 9. oder 8. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung ändert sich die Situ-
ation jedoch von Grund auf: Mars wird zum gefürchteten Planeten. Dem-
entsprechend erhob Mars-Nergal sich in die Stellung des furchtbaren 
Sturm- und Kriegsgottes. Damit stellt sich nun die Frage: Warum bedeu-
tete Mars vor dieser Zeit keine Gefahr für die Erde, und was veranlaßte 
ihn, seine Umlaufbahn näher an die Erde heranzuschieben?  
Die Planeten des Sonnensystems bewegen sich fast in derselben Ebene, 
und wenn einer von ihnen sich auf einer langgestreckten Ellipse bewegen 
würde, so würde er die übrigen Planeten gefährden. Möglicherweise gibt 
es für die beiden Probleme – was veranlaßte Venus und was veranlaßte



 262 

Mars, die Umlaufbahnen zu ändern? – eine gemeinsame Erklärung. Die 
Ursache könnte ein Komet gewesen sein, der die Bahnen von Mars und 
Venus veränderte; aber es ist einfacher anzunehmen, daß zwei Planeten, 
von denen einer eine sehr langgestreckte Umlaufbahn hatte, zusammen-
stießen, und kein Dritter erforderlich war, dieses Ergebnis herbeizuführen. 
Wenn ein derartiges Zusammentreffen zwischen Venus und Mars wirklich 
stattgefunden haben sollte, so muß es ein Schauspiel gewesen sein, das 
man von der Erde aus wohl wahrnehmen konnte. Es ist auch nicht 
unmöglich, daß die beiden Planeten wiederholt miteinander in Berührung 
kamen, jedesmal mit verschiedenen Folgen. 
Wenn eine solche Berührung zwischen Venus und Mars wirklich stattfand 
und von der Erde aus beobachtet wurde, so muß sie in Überlieferungen 
oder schriftlichen Dokumenten festgehalten sein. 

 
 

Wann wurde die Ilias geschaffen? 
 
Gewaltiger Streit war mächtig angewachsen 
unter den Körpern des Himmels. 
    
         – Empedokles1 

 
Bis zum heutigen Tage hat nicht genau bestimmt werden können, wann die 
Ilias und die Odyssee entstanden. Selbst die alten Autoren gehen in ihren 
Berechnungen, wann Homer gelebt hat, weit auseinander. Den 
Schätzungen der von Philistratus zitierten Gewährsmänner, die 1159 v. 
Chr. angeben, stehen Schätzungen wie die des Geschichtsschreibers 
Theopomp mit 685 v. Chr. gegenüber. 
Herodot schrieb, daß „Homer und Hesiod“ das griechische Pantheon 
„nicht mehr als 400 Jahre vor mir“ geschaffen hätten; da 484 v. Chr. als 
sein Geburtsjahr gilt, wäre dies nicht früher als 884 v.Chr. Diese Frage ist 
noch immer strittig. Einige Autoren weisen darauf hin, daß zwischen der 
Zeit, als die homerischen Epen geschaffen und der Zeit, als sie nieder-
geschrieben wurden, Jahrhunderte verstrichen seien; andere wieder glau-
ben, daß diese Werke nicht lang, bevor die Griechen die Kunst des Schrei-
bens erwarben, geschaffen wurden, also etwa um 700 v.Chr.2 Es wird aber 

                                                   
1 The Fragments of Empedocles (Übers. W. E. Leonard, 1908), S. 30. 
2 Siehe R. Carpenter, The Antiquity of the Greek Alphabet und B. Ullman, How old is the 
Greek Alphabet? in American Journal of Archaeology, XXXVII (1933) bzw. XXXVIII 
(1934). 



 263 

auch argumentiert, daß die Griechen diese Kunst lange vor 700 v. Chr. 
kannten, wobei man umgekehrt von der Annahme ausgeht, daß die 
homerischen Epen lange vor diesem Datum entstanden seien. Man nimmt 
gewöhnlich an, daß der Fall Trojas um mehrere Menschenalter vor Homer 
zu datieren ist und daß die großen Epen das Werk von Generationen 
waren. Der Fall Trojas soll sich, wie mitunter angenommen wird, im 12. 
Jahrhundert zugetragen haben3. 
Andererseits ist darauf hingewiesen worden, daß der kulturelle Hinter-
grund der homerischen Epen der des 8. oder gar des 7. Jahrhunderts ist; die 
Eisenzeit war zweifellos bereits angebrochen, und auch viele andere 
Einzelheiten schließen eine frühere Datierung aus4. Höchstwahrscheinlich 
wurden die Epen tatsächlich in dieser Zeit oder auch bald danach geschaf-
fen. Ob diese Dichtungen zuerst von einem Barden gesungen wurden, der 
Jahrhunderte nach dem Fall Trojas lebte, hängt davon ab, wann Troja 
zerstört wurde. Die Sage von Aeneas, der aus dem untergehenden Troja 
nach Karthago entkam (einer im 9. Jahrhundert erbauten Stadt) und von 
dort nach Italien zog, wo er Rom gründete (eine in der Mitte des 8. 
Jahrhunderts angelegte Stadt), deutet ebenfalls darauf hin, daß Troja im 8. 
oder wenigstens am Ende des 9. Jahrhunderts zerstört wurde.  
Warum nun beschwere ich mich mit dieser Frage? Man könnte meinen, 
daß die zwei Probleme – wie Venus ihre Umlaufbahn in einen Kreis ver-
wandelte, und wie Mars seine Umlaufbahn so veränderte, daß er mit der 
Erde in Berührung kam – durch ein drittes Problem kompliziert werden, 
das recht weit hergeholt und für sich selbst schon kompliziert genug ist. 
Und selbst wenn diese Dinge etwas miteinander gemeinsam haben – wie 
kann eine solche Gleichung mit drei Unbekannten gelöst werden?  
Wir werden der Lösung des astronomischen Problems, vor das wir uns 
gestellt sahen, sowie des Problems der homerischen Epen näher kommen, 
wenn wir erst einmal ihren kosmischen Rahmen klar umreißen.  
Wir können eine einfache Probe anstellen. Wenn Mars, der Ares der 
Griechen, in den Schöpfungen Homers nicht erwähnt wird, so würde dies 
die Ansicht bestärken, daß die Ilias und die Odyssee spätestens aus dem 
10. Jahrhundert stammen, oder zumindest, daß die Vorgänge, die sie 
schildern, sich spätestens um diese Zeit abgespielt haben. Im 8. Jahrhun-
                                                   
3 Als  die  Lage  Trojas  wieder  entdeckt  worden  war,  hielt  Schliemann  die  Reste der 
zweiten Schicht von unten für die des homerischen Ilion; spätere Forscher erklären jedoch 
die Reste der 6. Stadt für die des Troja der Ilias. 
4 G. Karo, Homer in Eberts Reallexikon der Vorgeschichte, Bd. V. 
 
 



 264 

dert war es, daß Mars-Nergal, bisher eine ganz obskure Gottheit, zu 
einem sehr bedeutenden Gott wurde. Eine an legendären Zügen reiche 
epische Dichtung, die im 8. oder 7. Jahrhundert entstand, würde Mars-
Ares, der gerade zu dieser Zeit sich so gewaltig hervortat, nicht 
unerwähnt lassen. 
Nach diesem Maßstab sind die Dichtungen Homers zu überprüfen. Die 
Aufgabe wird sich als recht einfach erweisen: die Ilias ist voll von Schil-
derungen der Gewalttaten des Ares. 
Das Epos schildert die Geschichte der Kämpfe, welche die Griechen bei 
der Belagerung der Stadt dem Volke des Priamos, des Königs von Troja, 
lieferten. In diesen Kämpfen und Plänkeleien nahmen Gottheiten eine 
hervorragende Stelle ein. Unter ihnen taten sich zwei, Athene und Ares, 
ganz besonders hervor. Athene war die Beschützerin der Griechen, wäh-
rend Ares auf Seiten der Trojaner stand. Sie beide sind die Hauptgegen-
spieler der ganzen Dichtung. 
Zuerst entfernte Athene Ares vom Schlachtfeld: „Und die funkeläugige 
Athene nahm den grimmigen Ares bei der Hand und sprach zu ihm und 
sagte: Ares, Ares, Du Verderber der Sterblichen, Du blutbefleckter 
Mauerstürmer, sollen wir nun nicht die Trojaner und Achäer ihrem 
Kampfe überlassen? ... (Sie) führte den grimmigen Ares fort aus der 
Schlacht5.“ 
Aber sie trafen sich wieder auf dem Schlachtfelde; „der grimmige Ares“ 
befand sich auf dem linken Flügel der Kämpfenden. Die Mondgöttin 
Aphrodite wünschte am Kampfe teilzunehmen, aber Zeus, der Herrscher 
des Olymps, sprach zu ihr: 
„Nicht ist Dir, mein Kind, gegeben das Handwerk des Krieges; nein, 
widme Du Dich dem lieblichen Werk, Ehen zu stiften, und jene anderen 
Dinge mögen Sache des flinken Ares und der Athene sein“. So ermahnte 
der Planetengott Jupiter die Mondgöttin, dem Kampfe fern zu bleiben, auf 
daß er zwischen dem Planetengott Mars und der Planetengöttin Venus 
ausgefochten werde. Der Sonnengott Phoebus Apollo sprach zu dem 
Planetengott Mars: 
„Dann zu dem grimmigen Ares gewandt sprach Phoebus Apollo: Ares, 
Ares, Du Verderber der Sterblichen, Du blutbefleckter Mauerstürmer, 
willst Du nicht jetzt in den Kampf ziehen?“ ...  
„Und der verderberische Ares stellte sich in die Reihen der Trojaner ...

                                                   
5 Ilias, Buch V. 



 265 

Er rief: ... Wie lange noch wollt Ihr es dulden, daß Eure Scharen er-
schlagen werden von den Achäern?“ 
Das Schlachtfeld wurde von Ares verdunkelt: und der grimmige Ares 
breitete einen Schleier der Nacht über das Schlachtfeld, um den Trojanern 
zu helfen ... Er gewahrte, daß Pallas Athene sich entfernt hatte, die sonst 
den Danaern beistand. 
Hera, die Göttin der Erde, „bestieg den flammenden Wagen“ und „in ihren 
Angeln knarrend taten sich von selbst die Tore des Himmels auf, welche 
die Stunden bewahren und denen der Olymp und das Firmament anvertraut 
ist.“ Sie sprach zu Zeus: 
„Zeus, zürnst Du nicht Ares wegen dieser Gewalttätigkeiten, daß er so 
leichtfertig hingemetzelt hat eine so große und stattliche Schar von Achä-
ern? Willst Du mir wohl irgendwie zürnen, wenn ich Ares schlage?“ Und 
Zeus erwiderte: 
„Nein, ich bitte Dich, ruf Athene gegen ihn auf... Sie, die stets darauf aus 
war, allen anderen voraus über ihn Unheil zu bringen.“  
So kam die Stunde des Kampfes. 
„Daraufhin ergriff Pallas Athene Peitsche und Zügel und eilends fuhr sie 
Ares als erstem entgegen ... Die Kappe des Hades setzte Athene sich auf, 
auf daß der mächtige Ares nicht ihrer gewahr werde.“  
Ares, „der Verderber der Sterblichen“, wurde von Pallas Athene ange-
griffen, die ihren Speer „mit Macht zuunterst gegen seinen Bauch“ sandte. 
„Da brüllte der eherne Ares laut, gerade wie neuntausend Krieger oder gar 
zehntausend schreien in der Schlacht, wenn sie mit dem Kriegsgott in den 
Kampf ziehen.“ „Gerade so wie schwarze Dunkelheit einhergeht vor den 
Wolken, wenn nach brütender Hitze ein brausender Wind aufkommt; 
gerade ebenso ... erschien der eherne Ares, wie er inmitten der Wolken 
hoch am Himmel daherzog.“ 
Im Himmel wandte er sich an Zeus mit bitteren Worten des Vorwurfs 
gegen Athene: 
„Mit Dir sind wir alle im Streit, bist Du doch der Vater dieser Wahn-
witzigen und Verderberischen, der immerzu der Sinn steht nach eigen-
mächtigen Taten. Denn all die anderen Götter, die den Olymp bewohnen, 
sie sind Dir alle gehorsam . .. nur auf sie willst Du nie achten .. . nur weil 
dies unerträgliche Geschöpf Dein eigenes Kind ist.“  
Und Zeus erwiderte: 
„Von allen Göttern, die der Olymp beherbergt, bist Du mir am meisten 
verhaßt, denn immer bist Du auf Streit aus, auf Kriege und Kämpfe.“ 



 266 

Im ersten Waffengang zog Ares den Kürzeren, „Hera und Athene ... 
zwangen Ares, den Verderber der Sterblichen, im Hinschlachten innezu-
halten.“ 
In dieser Tonart geht die Dichtung weiter, wobei ihre allegorischen Züge 
nur leicht übersehen werden. Im fünften Buche der Ilias wird Ares mehr 
als dreißigmal direkt mit Namen genannt, und durch die ganze Dichtung 
hindurch verschwindet er nicht einmal von der Szene, sei es nun im Him-
mel oder auf dem Schlachtfeld. Das 20. und 21. Buch schildert den Höhe-
punkt des Kampfes der Götter vor den Mauern Trojas.  
„(Athene) stieß einen lauten Schrei aus. Und droben, schaurig, gleich 
einem finsteren Wirbelwind, schnaubend und speiend, rief Ares in 
schrillen Tönen nach den Trojanern.“ 
So trieben die hehren Götter die beiden Heere, kämpfend zusammenzu-
treffen, und mitten unter sie gemischt drängten sie immer weiter vor. Dann 
erhob der Vater der Götter und Menschen hoch droben sein furchtbares 
Donnern und drunten in der Tiefe ließ Poseidon die Erde erbeben und die 
steilen Klüfte der Berge. Alle Wurzeln des quellenreichen Ida wurden 
erschüttert, desgleichen alle Berggipfel und auch die Stadt der Trojaner 
und die Schiffe der Achäer. Und von Furcht ergriffen ward in der 
Unterwelt Aidoneus, der Herr der Schatten... daß nicht über ihm gespalten 
werde die Erde von Poseidon, der die Erde erbeben macht, und sein 
Wohnort der Sterblichen und Unsterblichen bloßgelegt würde ... so 
mächtig war das Getöse, das sich erhob, als die Götter streitend zusam-
menstießen.“ 
In diesem Kampf der Götter in Höhen und Tiefen prallten Trojaner und 
Achäer aufeinander und das ganze Weltall dröhnte und bebte. Im Däm-
merlicht wurde der Kampf ausgetragen; Hera breitete einen dichten Ne-
belschleier darüber aus. Der Fluß „rauschte mit brandenden Fluten dahin 
und rührte seine Wasser gewaltig auf“. Selbst der Ozean war „von Furcht 
erfüllt vor dem Blitz des Zeus und seinem rollenden Donner, der vom 
Himmel herabfährt“. Dann raste in die wogende Schlacht ein „wunderbar 
flammendes Feuer. Auf der Ebene zuerst ward es entzündet und 
verbrannte die Toten... und die ganze Ebene wurde versengt.“ Dann 
wandte sich die Feuersglut nach dem Fluß. „Es wurde zur Qual für die 
Aale und die Fische in ihren Strudeln, und in dem klaren Wasser wanden 
sie sich hierhin und dorthin ... die klaren Wasser siedeten und brodelten.“ 
Auch war dem Fluß „nicht danach, weiter zu fließen“, sondern er „staute 
sich auf“, unfähig, Troja länger zu beschützen. 



 267 

Über die Götter „kam heftiger und bitterer Streit“. „Gegeneinander prallten 
sie dann mit mächtigem Getöse, und die weite Erde dröhnte und 
ringsumher der weite Himmel hallte wider wie von einer Posaune... Zeus – 
das Herz lachte ihm im Leibe vor Freude, als er die Götter in ihrem Streit 
gewahrte.“ 
Ares ... eröffnete den Kampf; mit dem ehernen Speer in der Hand sprang 
er auf Athene ein und rief ihr schmähend zu: „Wozu nun aber, Du 
Hundsfliege, läßt Du Götter mit Göttern im Streit zusammenprallen ... ? 
Erinnerst Du Dich nicht mehr der Zeit, da Du im Angesicht aller den Speer 
ergriffest und geradenwegs auf mich fliegen ließest und mein rotes Fleisch 
zerrissest?“ 
Auch dieses zweite Treffen zwischen Ares und Athene wurde von Ares 
verloren. Er (Ares) hieb nach ihrer quastenbehängten Brünne... dann holte 
der blutbefleckte Ares mit seinem langen Speer aus, aber sie wich zurück 
und griff mit starker Hand nach einem Stein, der auf der Ebene lag, groß 
und eckig und schwarz ... Damit hieb sie den grimmen Ares in das Genick, 
daß seine Glieder schlaff wurden ... 
Pallas Athene brach in Lachen aus... „Narr, nicht einmal jetzt hast Du 
erkannt, wie so viel mächtiger als Du zu sein ich mich bekenne, daß Du 
noch immer Deine Kräfte mit mir mißt.“ 
Aphrodite nahte sich dem verwundeten Ares, „nahm (ihn) bei der Hand 
und suchte (ihn) hinwegzuführen.“ Aber „Athene eilte ihnen nach ... Sie 
schlug Aphrodite auf die Brust mit ihrer starken Hand ... und ihr Herz 
schmolz.“ 
Diese Auszüge aus der Ilias zeigen, daß hier ein kosmisches Drama auf 
das Schlachtfeld von Troja projiziert wird. Die Kommentare waren sich 
darüber im klaren, daß Ares ursprünglich nicht lediglich ein Kriegsgott 
war, sondern daß er diese Eigenschaft erst in zweiter Linie hat. Der grie-
chische Ares ist der Planet Mars der Römer; so wird es in der klassischen 
Literatur viele Male bekundet. In den sogenannten homerischen Hymnen 
heißt es ebenfalls, daß Ares ein Planet ist. Die homerische Hymne an Ares 
lautet: 
„Allmächtigster Ares. .. heldenmütiger Fürst, der Du Deine feurige Bahn 
unter den sieben Wandelsternen (Planeten) im Äther ziehst, wo Deine 
feurigen Rosse Dich hinauftragen über den dritten Wagen.“6 

                                                   
6 The Odyssey of Homer with the Hymns (Übers. Buckley), S. 399. Allen, Holliday und 
Sikes (The Homeric Hymns [1936] S. 385) sehen die Hymne an Ares als nach-homerisch 
an. 
 



 268 

Was aber mag es bedeuten, daß der Planet Mars Städte zerstört, daß er 
himmelan fährt in einer verfinsterten Wolke, oder daß er Athene (den 
Planeten Venus) in einen Kampf verwickelt? Die Kommentare vermute-
ten, daß Ares eine Naturkraft dargestellt haben müßte. Er soll eine Per-
sonifizierung des rasenden Sturmes oder des Himmelsgottes, des Licht-
gottes, des Sonnengottes oder dergleichen gewesen sein7.  
Diese Erklärungen sind verfehlt. Ares-Mars ist, was sein Name besagt, der 
Planet Mars. 
Bei Lucian finde ich eine Angabe, die meine Auslegung des Weltendramas 
in der Ilias bestätigt. Dieser Schriftsteller aus dem 2. Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung bringt in seinem Werk „Über die Astrologie“ folgenden 
ebenso bedeutsamen wie unbeachteten Kommentar zu den homerischen 
Epen: 
„Alles, was er (Homer) von Venus und von Mars und ihrem Wüten gesagt 
hat, ist auch ganz offenbar aus keiner anderen Quelle zusammengetragen 
als von dieser Wissenschaft (der Astrologie). Tatsächlich ist es die Kon-
junktur von Venus und Mars, die die Dichtung Homers hervorbrachte.“8 
Lucian ahnt nicht, daß Athene die Göttin des Planeten Venus ist9, und 
doch kennt er die wahre Bedeutung des kosmischen Vorwurfs der home-
rischen Epen; dies zeigt, daß die Quellen seiner astrologischen Kenntnisse 
um die Tatsachen dieses kosmischen Dramas wußten.  
Ich finde meine Ausdeutung der homerischen Dichtung noch von anderen 
vorweggenommen, wenn auch unmöglich zu sagen ist, wer dieselben im 
einzelnen waren. Jedenfalls schrieb Heraklit, ein wenig bekannter Schrift-
steller des 1. Jahrhunderts, der nicht mit dem Philosophen Heraklit von 
Ephesus zu verwechseln ist, ein Werk über die Allegorien bei Homer10. 
Nach seiner Ansicht waren Homer und Plato die zwei größten Geister 
Griechenlands, und so versuchte er, die satirisch-vermenschlichende Dar-
stellung der Götter bei Homer mit der idealisierend metaphysischen Be-
trachtungsweise Piatos in Einklang zu bringen. In Absatz 53 seiner Alle-
gorien widerlegt er diejenigen, die meinen, die Kämpfe der Götter in der 

                                                   
7 Diese weitauseinandergehenden Ansichten werden vorgetragen von L. Preller, Griechische 
Mythologie (1894), G. F. Lauer, System der griechischen Mythologie, 1853, S. 224, F. G. 
Welcker, Griechische Götterlehre I, 1857, S. 415 und H. W. Stoll, Die ursprüngliche 
Bedeutung des Ares, 1855. 
8 Lucian, Astrologie, Abschn. 22. 
9 Im gleichen Abschnitt setzt Lucian die Venus mit der Aphrodite der Ilias gleich. 
10 Heracliti questiones Homericae (Teubner ed. 1910). Vgl. F. Boll, Sternglaube und 
Sterndienst (Herausg. W. Gundel, 1926), S. 201. 
 



 269 

Ilias bedeuteten Zusammenstöße der Planeten. Daraus schließe ich, daß 
gewisse alte Philosophen dieselbe Ansicht vertreten haben müssen, zu der 
ich nach einer Reihe von Schlüssen unabhängig gelangte.  
Wir haben das Problem der Datierung der homerischen Epen aufgeworfen, 
um es mit Hilfe des folgenden Kriteriums zu lösen: Wenn der kosmische 
Zusammenprall zwischen den Planeten Mars und Venus darin erwähnt 
wird, dann können die Epen nicht viel vor dem Jahre 800 v. Chr. 
entstanden sein. Wenn Erde und Mond in diesen Kampf verwickelt sind, 
muß das Datum der Entstehung der Ilias mindestens bis auf das Jahr 747 v. 
Chr. herunter gerückt werden, womöglich noch weiter. Die erste erd-
erschütternde Begegnung mit unserem Planeten hatte bereits stattgefunden, 
und deswegen wird Ares wiederholt „Verderber der Sterblichen, 
blutbefleckter Mauerstürmer“ genannt. 
Demnach war Homer frühestens ein Zeitgenosse der Propheten Amos und 
Jesaia, wahrscheinlich aber lebte er kurz nach ihnen. Der trojanische Krieg 
und die kosmischen Vorgänge waren gleichzeitige Ereignisse; die Zeit 
Homers war vom trojanischen Krieg nicht um mehrere Jahrhunderte, 
womöglich nicht einmal um eines getrennt. 
Die Angabe des Lucian hinsichtlich des dem homerischen Epos zugrunde-
liegenden Dramas – der Konjunktion der Planeten Venus und Mars – kann 
noch genauer bestimmt werden: Es gab mehr als eine bedeutsame 
Konjunktion zwischen Venus und Mars – mindestens zwei werden in der 
Ilias geschildert, im V. und im XXI. Buch. Die Konjunktionen waren enge 
Begegnungen; ein bloßes Vorbeiziehen eines Planeten an dem anderen 
hätte nicht den Stoff für ein kosmisches Drama abgegeben. 

 
 

Huitzilopochtli 
 

Die Griechen wählten sich Athene, die Göttin des Planeten Venus, zu ihrer 
Schutzpatronin, aber die Trojaner ersahen sich Ares-Mars zu ihrem 
Beschützer. Ähnlich lagen die Dinge im alten Mexico: Quetzal-cohuatl, 
der Planet Venus, war der Schutzpatron der Tolteken, während die Az-
teken, die später nach Mexiko gelangten und den Platz der Tolteken 
einnahmen, Huitzilopochtli (Vitchilupuchtli) als ihren Schutzgott ver-
ehrten11. 
Sahagun sagt, daß Huitzilopochtli „ein großer Zerstörer von Städten und 
                                                   
11 J.G.Müller, Der mexikanische Nationalgott Huitzilopochtli (1847). 



 270 

Vertilger von Menschen“ war. Das Beiwort „blutbefleckter Mauerstürmer“ 
ist uns von der Ilias geläufig, wo es regelmäßig auf Ares angewendet wird. 
„Im Kampf war er (Huitzilopochtli) wie Feuersglut, gefürchtet von seinen 
Feinden“, schreibt Sahagun12. 
H. H. Bancroft schreibt in seinem Werk über die Indianer: „Huitzilopochtli 
trug wie Mars und Odin einen Speer oder Bogen in der rechten Hand, in 
der linken bald ein Bündel Speere, bald einen weißen Schild ... Von diesen 
Waffen hing das Wohl des Staates ab, gerade so wie von dem vom 
Himmel gefallenen Ancilium des römischen Mars oder dem Palladium der 
kriegerischen Pallas Athene. Auch die Beinamen kennzeichnen 
Huitzilopochtli als Kriegsgott: so heißt er der furchtbare Gott Tetzateotl 
oder der grimmige Tetzahuitl“13. Bancroft fährt fort: „Man könnte geneigt 
sein, die Hauptstadt der Azteken in Anbetracht ihres kriegerischen Geistes 
mit dem alten Rom zu vergleichen, und so wurde auch der Nationalgott 
der Azteken dem Kriegsgott der Römer gleichgesetzt.“14 Aber 
Huitzilopochtli war nicht wie Mars, sondern er war Mars. Die 
Übereinstimmung in ihrer äußeren Erscheinung, in ihrem Charakter und in 
ihrem Wirken ist darin begründet, daß Mars und Huitzilopochtli ein und 
derselbe Planetengott waren. 
Der Zusammenstoß zwischen Venus und Mars wurde auch in den reli-
giösen Zeremonien der alten Mexikaner symbolisiert. Bei einer dieser 
Zeremonien schoß der Priester Quetzal-cuhuatls einen Pfeil auf ein Bildnis 
des Huitzilopochtli, der, von diesem Pfeil durchbohrt, als getötet galt15. Es 
scheint dies eine symbolische Darstellung der elektrischen Entladung zu 
sein, die Venus gegen Mars aussandte. 
Die Azteken wollten aber den Tod des Mars nicht wahrhaben, des krie-
gerischen Zerstörers der Städte, des Gottes des Schwertes und der Pesti-
lenz, und führten ihre Kriege weiter gegen die Tolteken, das Volk, das den 
Planeten Venus verehrte. Diese Kriege zwischen den Tolteken und den 
Azteken müssen früher stattgefunden haben, als allgemein angenommen 
wird; sie haben sich wohl vor unserer Zeitrechnung abgespielt, als eine 
Rivalität zwischen den der Venus und den dem Mars ergebenen Völkern 
herrschte und die Erinnerung an diese kosmischen Kämpfe noch lebendig 
war. 
 
                                                   
12 Sahagun, A History of Ancient Mexico (Übers. F. R. Bandelier, 1932), S. 25. 
13 H.H. Bancroft, The Native Races of the Pacific States (1874-1876), III, S. 302. 
14 Ebenda S. 301. 
15 Sahagun, Historia General de las Cosas de la Nueva España, III, Kap. I, Abschn. 2. 
 



 271 

Tao 
 

Was ist es, was wir den Tao nennen?  
Da ist der Tao, der Weg des Himmels,  
Und dort der Tao, der Weg des Menschen. 
 
     – Kwang-tse 

 
Die Planeten des Sonnensystems wurden durch die Begegnung von Venus, 
Mars und Erde gestört. Es wurde bereits auf die Annalen des Bambus-
Buches hingewiesen, wo es heißt, daß im zehnten Jahre des Kaisers Kwei, 
des 18. Herrschers seit Yahou, „die fünf Planeten ihre Bahnen verließen. 
In der Nacht fielen die Sterne wie Regen. Die Erde wankte.“16 Diese 
Störungen in der Planetenschar wurden durch Zusammenstöße zwischen 
Venus und Mars verursacht. Eine andere chinesische Chronik berichtet 
von Zusammenstößen zwischen zwei sonnenhellen Sternen, die sich in den 
Tagen dieses selben Kaisers Kwei (Koei-Kie) abgespielt haben: „Zu dieser 
Zeit waren die beiden Sonnen zu sehen, wie sie am Himmel miteinander 
kämpften. Die fünf Planeten wurden durch ungewöhnliche Bewegungen 
beunruhigt. Ein Teil des Berges T'aichan stürzte herab.“17 

In den zwei miteinander kämpfenden Sternen erkennen wir Venus und 
Mars wieder. Eratosthenes, der alexandrinische Gelehrte aus dem 3. Jahr-
hundert v. Chr. schildert diesen Vorgang folgendermaßen: „An dritter 
Stelle ist der Stern (stella) des Mars ... Er wurde verfolgt durch das Gestirn 
(sidus) der Venus; dann holte Venus ihn ein und entflammte ihn mit 
brennender Leidenschaft.“18 
In einer astronomischen Karte aus dem Mittelalter (1193), die für den 
Unterricht chinesischer Kaisersöhne zusammengestellt war und unter dem 
Namen „Soochow-Karte“ bekannt ist19, wird auf Grund des Zeugnisses der 
Alten versichert, daß es durchaus vorkam, daß Planeten ihre Bahn 
verließen. Es heißt, daß Venus einmal weit aus dem Tierkreis hinauslief 
und den „Wolfsstern“ angriff. Eine derartige Veränderung in der Bewe-
gung eines Planeten wurde als Zeichen himmlischen Zornes betrachtet, die 
auftrat, wenn der Kaiser oder seine Minister ein Unrecht begingen.  
In der alten chinesischen Kosmologie „wird die Erde als ein in der Luft 
                                                   
16 James Legge (Herausg.) The Chinese Classics III, Teil I, S. 125. 
17 L. Wieger, Textes Historiques (2. Ausg. 1922-1923), I, S. 50. 
18 Eratosthenes, Herausg. Robert, S. 195. 
19 The Soodoow Astronomical Chart (Engl. Übers, und Ausg. von Rufus und Hsing-chih-
tien). 
 



 272 

aufgehängter Körper dargestellt, der sich ostwärts bewegt“20, woraus 
hervorgeht, daß man ihren Planetencharakter erkannt hatte. Die folgende 
Stelle aus dem trojanischen Text des Wen-Tze21 enthält eine Schilderung 
von Heimsuchungen, die nach unseren Erkenntnissen zusammengehören: 
„Wenn der Himmel den lebenden Geschöpfen feindlich gesinnt ist und sie 
zu zerstören trachtet, so verbrennt er sie; Sonne und Mond verlieren ihre 
Gestalt und werden unsichtbar; die fünf Planeten verlassen ihre Bahnen; 
die vier Jahreszeiten greifen ineinander über; das Tageslicht verdunkelt 
sich, Berge stürzen in sich zusammen; Flüsse trocknen aus, Donner dröhnt 
im Winter, Rauhreif fällt im Sommer; die Luft wird dick und macht die 
Menschen würgen; der Staat geht zugrunde; Aussehen und Ordnung des 
Himmels verändern sich; die Gewohnheiten des Zeitalters geraten 
durcheinander... alle Lebewesen werden sich gegenseitig zum Feind.“ 
Hoei-nan-tze, ein taoistischer Schriftsteller des 3. Jahrhunderts n. Chr. 
spricht davon, daß Erde und Sonne ihre Bahnen verlassen; er berichtet von 
der Überlieferung, daß „wenn die fünf Planeten sich auf ihren Pfaden 
verirren“, das Reich und die Provinzen von einer Flut heimgesucht 
werden22. 
Der Taoismus ist die beherrschende Religion Chinas. „Der Ausdruck Tao 
bedeutete ursprünglich den Umlauf der Himmelsbahnen um die Erde. 
Diese Bewegung des Himmelsgewölbes wurde als Ursache aller irdischen 
Erscheinungen betrachtet. Der Tao befand sich in der Nähe des Himmels-
poles, der als der Sitz der Allmacht galt, da alles sich um ihn dreht. Im 
Laufe der Zeit fing man an, im Tao die allumfassende kosmische Kraft 
hinter der sichtbaren Ordnung der Natur zu sehen.“23 

 
 
 

Yuddha 
 
 

In einem alten Lehrbuch der indischen Astronomie, den Surya-Siddhanta, 
befindet sich ein Kapitel „Über die Konjunktionen der Planeten“. Die 
moderne Astronomie kennt nur eine Art der Konjunktion zwischen Pla-
neten, wenn ein Planet (oder die Sonne) zwischen Erde und einem anderen 
                                                   
20 J.C.Ferguson, Chinese Mythology (1928), S. 29. 
21 Wen-Tze in Textes Taoïstes, Obers. C. de Harlez (1891). 
22 Hoei-nan-tze in Textes Taoïstes. 
23 L. Hodous, Taoism, Encyclopaedia Britannica, 14. Ausg. 
 



 273 

Planeten steht, wobei man lediglich die obere und untere Konjunktion und 
Opposition unterscheidet. Die alte indische Astronomie unterschied jedoch 
zahlreiche verschiedene Konjunktionen, die folgendermaßen heißen: 
samyoga (Konjunktion), samagama (Begegnungen), yoga (Treffpunkt), 
melaka (Sich-Verbinden), yuti (Vereinigung), yuddha (Treffen im Sinne 
von Kampf)24. 
Der erste Absatz dieses Kapitels von den Planetenkonjunktionen erläutert, 
daß zwischen den Planeten feindliches Treffen (yuddha) und einfache 
Begegnungen (samyoga, samagama) stattfinden. Die Kraft der Planeten, 
die bei Konjunktionen zutagetritt, heißt bala. Ein Planet kann besiegt (yita) 
werden, in einem „apasvya-Treffen“ niedergeschlagen (vidhvasta) oder 
gänzlich vernichtet (vijita) werden. Ein mächtiger Planet heißt balin und 
der in einem Treffen siegreiche Planet jayin. „Gewöhnlich ist Venus 
Sieger“. Zu diesem letzten Satz schrieb der Übersetzer der Surya-Sidd-
hanta: „Mit dieser Textstelle verlassen wir das eigentliche Gebiet der 
Astronomie und greifen in das der Astrologie hinüber.“ Abgesehen von 
den einleitenden Sätzen, in denen das Werk als eine Offenbarung der 
Sonne präsentiert wird (eine in vielen astronomischen Werken der Inder 
übliche Einleitung), ist es in sehr nüchternen Worten geschrieben. Es wen-
det Quadratwurzeln und geometrische Figuren an und bedient sich alge-
braischer Ausdrücke; jeder Satz dieses Werkes ist durchaus wissenschaft-
lich, ja geradezu pedantisch25. 
Dieses Handbuch enthält auch die richtige Bezeichnung der Erde als eine 
„Himmelskugel“ oder einen „Globus im Äther“, woraus erhellt, daß die 
Inder schon in früher Zeit wußten, daß die Erde einer der Planeten ist, 
wenngleich sie annahmen, sie läge im Mittelpunkt des Weltalls26. Arya-
bhatta vertrat die Ansicht, daß sich die Erde um ihre Achse drehe27. Wie 
der Verfasser des Buches Hiob, der schrieb, daß die Erde „an nichts“ auf-
gehängt sei (26, 7), so wußten auch die Surya, daß „oben“ und „unten“ 
eben nur relative Begriffe sind: „Und überall auf der Erdkugel halten die 
Menschen ihren eigenen Standort für den obersten – aber da sie eine 

                                                   
24 Surya-Siddhanta, Kap. VII (Übers. Burgess). 
25 Die folgende Formel mag als ein Beispiel der Darstellungsweise der Surya dienen: 
„Multipliziere den Erdumfang mit der Deklination der Sonne in Graden und dividiere 
dies durch die Zahl der Grade eines Kreises; das Ergebnis ist der Abstand von jenem Ort 
mit der Breite Null, über den die Sonne senkrecht hinwegzieht.“ (Kap. XII). 
26 Noch in nach-kopernikanischer Zeit vertrat Tycho Brahe diese Ansicht. 
27 Surya-Siddhanta, Anm. zu S. 13. 
 
 



 274 

Kugel im Äther ist, wo sollte dort ihre obere und wo ihre untere Seite 
sein?“28 
Das seltsame Kapitel der Surya-Siddhanta über die Konjunktion der 
Planeten und ihre gegenseitigen Störungen bei nahen Begegnungen ver-
anlaßten die modernen Gelehrten anzunehmen, daß dieser Teil nicht den 
wissenschaftlichen Wert des übrigen Werkes habe, sondern ein Produkt 
astrologischer Erfindungen oder gar nur eine Einschiebung sei. Wir aber 
wissen jetzt, daß dieses Kapitel denselben wissenschaftlichen Wert hat wie 
die übrigen Kapitel dieses Werkes, und daß derartige Begegnungen 
zwischen den Planeten im Sonnensystem tatsächlich zu wiederholten 
Malen stattgefunden haben. 
In der indischen Astrologie heißt eine Junktion (Treffpunkt) der Planeten 
„yoga“ (yuga). Es ist sehr aufschlußreich, daß die Weltalter ebenfalls 
yogas heißen, Planetenkonjunktionen (oder genauer Junktionen)29. 

 
 

Bundahish 
 

Die Theomachie, der Kampf der Götter der homerischen Epen, der Edda 
und der Sagen von Huitzilopochtli, findet sich auch in dem indo-irani-
schen Buch des Bundahish30. „Die Planeten rannten, Verwirrung stiftend, 
gegen den Himmel an.“31 
In dem lange währenden Kampf der Himmelskörper hüllte einer von ihnen 
die Welt in völlige Finsternis, verwüstete die Erde und verpestete sie mit 
Gewürm. Diesen Akt des kosmischen Dramas erkannten wir als die erste 
Begegnung der Erde mit dem Kometen Typhon, der wiederum identisch 
mit Pallas Athene ist. Andere Akte dieses Dramas folgten, die Störungen 
der Planeten hielten lange Zeit an. „Die Himmelssphären waren in 
Aufruhr... die Planeten stürmten mit ungezählten Unwesen auf das 
Firmament ein und brachten die Sternbilder durcheinander, und die ganze 
Schöpfung war verwüstet, als ob Feuer jeden Ort verunstaltete und Rauch 
über ihm aufstieg.“32 
                                                   
28 Surya-Siddhanta, S. 248. 
29 Bentley, A Historical View of the Hindu Astronomy (1825), S. 75; „Diese Perioden selbst 
hießen yuga oder Konjunktionen“. 
30 The Bundahish, Pahlavi-Texts (Übers. West). 
31 J. Hertl, Der Planet Venus im Avesta, Berichte der Sächs. Akademie der Wissenschaften, 
Phil. Hist. Klasse, LXXXVII (1935). 
32 Bundahish, Kap. III, Abschn. 19-25. 
 



 275 

Ein Planet mit Namen Gokihar, der „Wolfssproß“, ein „besonderer Störer 
des Mondes“33, sowie ein Himmelskörper mit Namen Mievish-Muspar, 
„der Geschweifte“, d. h. also ein Komet34, brachten Sonne, Mond und 
Sterne in Verwirrung. Schließlich aber hat „die Sonne in gegenseitigem 
Einvernehmen Muspar ihrem eigenen Glanz zugeordnet, so daß er nicht 
mehr so leicht Schaden anrichten kann.“35 
In dieser Schilderung der „Schlacht der Planeten“ erkennen wir in dem 
Wolfssproß und Störer des Mondes, dem Planeten Gokihar, den Mars 
wieder; der geschwänzte Muspar ist offenbar Venus, auch Tistrya oder 
„der Führer der Sterne gegen die Planeten“ geheißen.  
Diese Vorgänge endeten damit, daß die Sonne die Venus zum Abend- und 
Morgenstern machte oder, mit den Worten der Mythologie, Luzifer tiefer 
herabsetzte, auf daß er keinen Schaden anrichten konnte. Im Bundahish 
heißen die widerstreitenden Kräfte nicht „Götter“, sondern einfach „Pla-
neten“. 

 
 

Der gefallene Luzifer 
 
 

Man kann offenbar sagen, daß der Planet Mars die Erde vor einer unge-
heuren Katastrophe bewahrte, indem er mit der Venus zusammenstieß. 
Seit den Tagen des Exodus und Josuas war die Venus von den Völkern der 
Erde gefürchtet. Etwa 700 Jahre lang hing dieser Schrecken über der 
Menschheit wie das Schwert des Damokles. Auf beiden Erdhalbkugeln 
wurden der Venus Menschenopfer dargebracht, um sie auszusöhnen.  
Nach Jahrhunderten der Angst wurde das Schwert des Damokles über den 
Häuptern der Menschheit entfernt, doch nur, um einem anderen Platz zu 
machen. Der Mars wurde nun zum Schrecken der Völker, und seine 
Wiederkehr wurde alle 15 Jahre mit Angst erwartet. Bis dahin hatte Mars 
den Anprall, ja selbst das wiederholte Anprallen der Venus aufgefangen 
und so die Erde gerettet. 
Die Venus, die im 15. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung mit der Erde 
zusammengestoßen war, stieß im 8. Jahrhundert mit dem Mars zusammen. 
Sie bewegte sich mit einer geringeren Bahngeschwindigkeit als bei ihrem 

                                                   
33 Siehe unter dem Abschnitt „Fenris-Wolf“ Anm. 5. 
34 Olrik, Ragnarök, S. 339. 
35 Bundahish, Kap. V, Abschn. 1. 
 



 276 

ersten Zusammentreffen mit der Erde; aber der Mars, mit nur einem Achtel 
der Masse der Venus, war ihr nicht gewachsen. Es war deswegen schon 
eine bemerkenswerte Leistung, daß er, obgleich er selber aus dem Ring 
geschleudert wurde, es doch zuwegebrachte, die Venus aus einer 
elliptischen Bahn in eine fast kreisrunde zu bringen36. Von der Erde aus 
betrachtet, wurde Venus aus einer hoch zum Zenith aufsteigenden Bahn 
auf ihre jetzige Bahn gelenkt37, auf der sie zum Morgenstern oder 
Abendstern wird, indem sie um höchstens 48° der aufgehenden Sonne 
vorangeht oder der untergehenden Sonne folgt. Die Venus, viele Jahr-
hunderte lang der Schrecken der Welt, wurde ein zahmer Planet.  
Bei seinen Aussprüchen über den König von Babel, der Städte zerstörte 
und das Land in eine Wildnis verwandelte, gebrauchte Jesaia das Gleichnis 
von Luzifer, der vom Himmel herabfiel und bis auf den Erdboden 
erniedrigt wurde. Die Kommentare erkannten, daß hinter diesen auf den 
König von Babel gemünzten Worten irgendeine Sage über den Morgen-
stern stecken müßte. Die Metapher auf den König von Babel schloß mit 
ein, daß sein Schicksal und das des Morgensternes nicht unähnlich seien, 
indem beide einen tiefen Fall taten. Was aber konnte damit gemeint sein, 
daß der Morgenstern von hoch droben herabgefallen sei, fragten die 
Ausleger. 
Bezeichnend sind die Worte Jesaias, daß der Morgenstern „den Völkern 
zusetzte“, ehe er bis auf den Erdboden erniedrigt wurde. Er setzte ihnen 
zu, indem er zweimal mit der Erde zusammenstieß und indem er sie jahr-
hundertelang dauernd in Angst und Schrecken hielt.  
Das Buch Jesaia bietet in jedem Kapitel viele Beweise, daß damit, daß 
Venus nicht länger die Erdbahn kreuzte, die Gefahr keineswegs beseitigt 
war, sondern nur noch drohender wurde. 
 
 

                                                   
36 Die Bahnexzentrizität der Venus beträgt 0,007. 
37 Die Neigung gegen die Ebene der Ekliptik beträgt 3° 4' (Duncan, 1945). 



 277 

Kapitel 4 
 
 

DER SCHWERTGOTT 
 
 
 
 
Im Babylon des 8. Jahrhunderts wurde der Planet Mars ein großer und 
gefürchteter Gott, an den zahlreiche Gebete, Lobeshymnen und Beschwö-
rungsformeln gerichtet wurden. Derartige Formeln finden sich unter der 
Bezeichnung „Zauberspruch mit Handerhebung an den Nergal-Stern“ und 
wurden direkt an den Planeten Mars gerichtet1. Wie der griechische Gott 
Ares heißt auch Nergal „König der Schlacht, der die Niederlage bringt und 
Sieg herbeiführt“. Als ein dem Volke des Zweistromlandes wohlgesonne-
ner Gott konnte er ja nicht gelten, brachte er doch dem Sanherib in jener 
schicksalsschweren Nacht eine Niederlage bei. 
 

Leuchten des Schreckens, Gott Nergal, Fürst der Schlacht, 
Dein Gesicht ist Lohe, Dein Mund ist Feuer, 
Wütender Flammengott, Gott Nergal. 
Du bist Angst und Schrecken, 
Großer Schwertgott, Du Herr, der Du in der Nacht umhergehst, 
Furchtbarer, wütender Flammengott... 
Dessen Stürmen eine Sturmflut ist. 
 

Bei einer seiner großen Konjunktionen war die Atmosphäre des Mars so in 
die Länge gezogen, daß sie einem Schwert glich. Früher schon und auch 
später noch nahmen Himmelszeichen die Form von Schwertern an. So 
tauchte in den Tagen Davids ein Komet in der Gestalt einer menschlichen 
Erscheinung „zwischen Himmel und Erde“ auf, die „ein gezücktes 
Schwert über Jerusalem ausstreckte“2. 
Auch der römische Gott Mars wird mit einem Schwert dargestellt. Der 
Nergal der Chaldäer heißt „Schwertgott“. Von diesem Schwert sprach 
Jesaia, als er eine Wiederholung der Katastrophe voraussagte, einen Strom 
                                                   
1 Böllenrücher, Gebete und Hymnen an Nergal, S. 19. Bezold bei Boll, Sternglaube und 
Sterndeutung, S. 13: „Gebete der Handerhebung: von denen eine Anzahl an Planetengötter, 
andere dagegen ausdrücklich an die Gestirne selbst (Mars) gerichtet sind.“ 
2 I. Chronik 21, 16. 
 



 278 

von Schwefel, Flammen, Sturm und ein Taumeln des Himmels. „Und 
Assur soll fallen nicht durch Mannes-Schwert und soll verzehrt werden 
nicht durch Menschen-Schwert ... und seine Fürsten werden in Furcht sein 
vor dem Zeichen.“3 „Und wird alles Heer des Himmels verfaulen ... denn 
mein Schwert ist trunken im Himmel.“4 

Die Alten teilten die Kometen entsprechend ihrem Aussehen ein. In alten 
astrologischen Texten wie z. B. im Buch der Prophezeiungen Daniels 
wurden Kometen, die die Form eines Schwertes annahmen, in ursprüng-
lichen Zusammenhang mit dem Planeten Mars gebracht5.  
Neben dem schwertähnlichen Aussehen der bei der Annäherung an die 
Erde langgezogenen Marsatmosphäre gab es auch noch einen anderen 
Grund, den Planeten Mars mit dem Kriegsgott zu identifizieren. Es wurde 
ihm ein kriegerischer Charakter zugeschrieben wegen der großen Erre-
gung, die er hervorrief, einer Erregung, die Schrecken unter den Völkern 
verbreitete und zu Wanderungen und Kriegen führte. Schon seit alter Zeit 
werden Himmelswunder als Zeichen betrachtet, die große Bewegungen 
und große Kriege ankündigen. 
Als Planet, der mit anderen Planeten am Himmel zusammenstieß und wie 
ein feuriges Schwert auf die Erde zuraste, wurde Mars zum Schlachten-
gott, wobei diese früher der Athene-Ishtar geltende Bezeichnung auf ihn 
überging. 
„Die Götter des Himmels ziehen wider Dich in den Krieg“, heißt es in den 
Hymnen an den Planeten Nergal, und dies ist eben der Krieg, der in der 
Ilias nacherzählt wird. 
Nergal wurde quarradu rabu, „der große Krieger“ genannt; er bekriegte 
die Götter und die Erde. Das häufigste Zeichen für Nergal in semitischer 
Keilschrift heißt namsaru, was „Schwert“ bedeutet6; auf den babylo-
nischen Inschriften des 7. Jahrhunderts wurde der planet Mars „der aller-
gewalttätigste unter den Göttern“ genannt. 
Herodot erzählt, daß die Skythen Ares (Mars) anbeteten, und daß ein 
eisernes Schwert sein Wahrzeichen war; sie brachten ihm Menschenopfer dar 
und gossen das Blut auf den Scimitar7.  Solinus  schrieb über die Skythen: 
 

                                                   
3 Jesaia 31, 8-9. 
4 Jesaia 34, 4-5. 
5 Gundel, Kometen bei Pauly-Wissowa, Real-Encyclopaedie XI, Spalte 1177, unter Hinweis 
auf Cat. cod. astr. VIII, 3, S. 175. 
6 Böllenrücher, Gebete und Hymnen an Nergal, S. 8. 
7 Herodot IV, 62. 
 



 279 

 „Der Gott dieses Volkes ist Mars; anstelle von Bildern verehren sie 
Schwerter.“8 
Krieg zwischen den zusammenstoßenden Planeten am Himmel, Krieg 
zwischen den unstet umherwandernden Völkern auf der Erde, ein mit 
ausgestrecktem Flammenschwert auf die Erde zueilender Planet, der sich 
auf Land und Meer stürzt und an den Kriegen der Völker teilnimmt - all 
dies ließ Mars zum Kriegsgott werden. 
Das Schwert des Schlachtengottes war nicht wie „Mannes-Schwert“, es 
wurde nicht in den Bauch gestoßen, und doch verursachte es Siechtum und 
Tod. Der Kriegsgott verbreitete Pestilenz. In einem Gebet an den Planeten 
Mars (Nergal) heißt es9: 
 

Strahlendes Gemach, das im Lande glänzt ... 
Wer kommt Dir gleich? 
Wenn Du einherfährst in der Schlacht, wenn du niederwirfst, 
Deinem Blicke, wer entranne da? 
Deinem Ansturm, wer entkäme da? 
Dein Wort ist ein mächtiges Fangnetz, 
Ausgespannt über Himmel und Erde ... 
Sein Wort macht die Leute krank, 
Die Leute schwächt es. 
Sein Wort – wenn es droben seinen Weg nimmt - 
Macht es das Land krank. 

 
Die Pestilenz, die scheinbar die erste Begegnung mit dem Planeten Mars 
begleitet hat, wiederholte sich bei jeder weiteren Begegnung. Amos rief 
die Worte aus: „Ich habe Dich mit Meltau und mit Dürre geschlagen ... Die 
Pest habe ich unter Euch gesandt nach der Art Ägyptens.“  
Der Planet Nergal wurde von den Babyloniern als der Gott des Krieges 
und der Pestilenz angesehen; nicht anders betrachteten die Griechen den 
Planeten Ares und die Römer den Planeten Mars. 
 

                                                   
8 Solinus, Polyhistor XXIII. 
9 Böllenrücher, Gebete und Hymnen an Nergal, S. 36. 



 280 

Fenris-Wolf 
 
 
 
In den astrologischen Texten Babyloniens heißt es, daß „ein Stern die 
Gestalt verschiedener Tiere annimmt: Löwe, Schakal, Hund, Schwein, 
Fisch.“10 Dies erklärt unserer Ansicht nach die Verehrung von Tieren bei 
den Völkern des Altertums, besonders bei den Ägyptern.  
Indem sich seine Atmosphäre bei der Annäherung an andere Himmels-
körper -Venus, Erde, Mond – verformte, nahm der Mars ein verschiedenes 
Aussehen an. Die Mexikaner erzählten, daß Huitzilopochtli, der krie-
gerische Zerstörer von Städten, in Gestalt verschiedener Vögel und Tiere 
erschien11. Bezeichnenderweise glich Mars bei einer Gelegenheit einem 
Wolf oder einem Schakal. In Babylonien hatte der Mars sieben Namen, 
von denen einer „Schakal“ war12. Auch der ägyptische Gott mit dem Kopf 
eines Schakals oder Wolfs stellt offenbar Mars dar. Es heißt von ihm, daß 
er ein „umherstreichender Wolf sei, der das Land umkreist“13.  
In der chinesischen Karte von Soochow, in der es unter Hinweis auf ältere 
Quellen heißt, daß „einstmals Venus plötzlich mit dem Wolfsstern zu-
sammenstieß“, bedeutet Wolfsstern offenbar Mars14. Bei den Römern war 
der Wolf oder Lupus Martius das Tiersymbol für Mars15.  
Dies trug zur Entstehung der Sage von Romulus, dem Sohn des Mars 
bei, der von einer Wölfin aufgezogen wurde. Nach der Überlieferung 
wurde Romulus während einer lang anhaltenden Sonnenfinsternis 
empfangen. 
Der slawische Vukadlak, der hinter den Wolken einherjagte und Sonne 
und Mond verschlang, hatte die Form eines Wolfes16. Auch die nordger-
manischen Stämme sprachen von dem Wolfe Sköll, der die Sonne ver-
                                                   
10 Kugler, Babylonische Zeitordnung, Bd. II von Sternkunde und Sterndienst in Babel, S.91. 
11 Sahagun, Historia General de las Cosas de Nueva España, Bd. I. 
12 Bezold, in Bolls Sternglaube und Sterndeutung, S. 9. 
13 Breasted, Records of Egypt III, Abschn. 144. 
14 Die Übersetzer der Karte vermuteten, daß mit Wolfsstern der Sirius gemeint sei. 
15 Vgl. Virgil, Aeneis IV, 566; Livius, Geschichte Roms XXII, i. 12. Eine Statue des Mars 
auf der Via Appia stand zwischen den Figuren von Wölfen. „Unter den tierischen Symbolen 
des Mars ist an erster Stelle der Wolf zu nennen ... Der Wolf gehört so wesentlich dem Mars 
an, daß Lupus Martius oder Martialis seine stehende Bezeichnung wurde. Was die Be-
deutung dieses Symbols betrifft, so ist es schwierig, dieselbe klar zu erfassen.“ Roscher in 
Roschers Lexikon der griech. und röm. Mythologie, siehe unter Mars, II, 2, Sp. 2430. 
16 J. Machal, Slavic Mythology (1918), S. 229. 
 



 281 

folgte17. In der Edda trägt der Planetengott, der die Sonne verfinstert, den 
Namen Fenris-Wolf. „Von wo kommt die Sonne zurück an den glatten 
Himmel, wenn Fenris sie verschlungen hat?“ In dem isländischen Epos 
wird der Kampf zwischen Mars und Venus dargestellt als der Kampf 
zwischen dem Fenris-Wolf und der Midgard-Schlange.  
„Die helle, am Himmel klaffende Schlange“ und „der schäumende Wolf“ 
kämpfen am Himmel. Die Winterstürme brechen in den Sommer ein. Dann 
kommt der Tag und „schwarz wird die Sonne“; inmitten eines großen 
Aufruhrs „birst der Himmel“. „Der Erde Schirmer schlägt ihn voll Zorn, 
die Menschen müssen Midgard räumen ..., die Sonne verlischt, das Land 
sinkt ins Meer. Vom Himmel stürzen die heitern Sterne, Rauch und Feuer 
rasen umher; hohe Hitze steigt himmelan.“18 

 
 

Schwert-Zeit, Wolfs-Zeit 
 

Erdbeben in den Ländern, 
Verwirrung in den Völkern, 
Anschläge unter den Nationen, 
Unruhen unter den Fürsten. 
       
    – IV Esra 9, 3 

 
Die Angst vor dem jüngsten Tage stimmte die Völker keineswegs fried-
fertig, sondern wiegelte sie im Gegenteil auf und trieb sie zu Unrast und 
Krieg. 
Die Skythen kamen von den Ebenen an Dnjepr und Wolga herab und 
zogen südwärts. Die Griechen verließen ihre Heimat in Mykene und auf 
den Inseln der Ägäis und betrieben während jahrelanger kosmischer Un-
ruhen die Belagerung von Troja. Assyrische Könige führten Krieg gegen 
Elam, Palästina, Ägypten und die Länder jenseits des Kaukasus. 
Bürgerkrieg, Stammesfehden und Familienstreitigkeiten wurden so all-
gemein, daß in vielen Teilen der Welt nur eine Stimme der Klage war. Wie 
ich bereits ausführte, trug Mars den Namen Kriegsgott nicht nur wegen 
seiner schwertähnlichen Erscheinung, sondern auch wegen der Zwistig-
keiten.  
„ ... das Land (ist) verfinstert, daß das Volk ist wie Speise des Feuers; 
                                                   
17 L. Frobenius, Das Zeitalter des Sonnengottes (1904) I, S. 198. 
18 Lieder-Edda: Völuspa (Übers. Genzmer). 
 



 282 

keiner schonet den andern“, sagt Jesaia (9, 19). Eine ägyptische Inschrift 
aus dem 8. Jahrhundert, die von einer Bahnstörung des Mondes handelt, 
spricht von unaufhörlichem Streit im Lande: „Während so die Jahre in 
Feindschaft vergingen, setzte einer dem anderen zu und vergaß darüber, 
den eigenen Sohn zu beschützen.“19 Jesaia sagt über den Tag des Zorns: 
„Und ich will die Ägypter aufeinanderhetzen, daß ein Bruder wider den 
anderen, ein Freund wider den anderen, eine Stadt wider die andere, ein 
Reich wider das andere streiten wird.“20 Um nichts anders war es 
siebenhundert Jahre früher bei den von der Venus hervorgerufenen 
Katastrophen. Zu dieser Zeit klagte ein ägyptischer Weiser: „Ich zeige Dir 
das Land das untere zu oberst gekehrt; die Sonne ist verhüllt und scheint 
nicht vor dem Angesicht der Menschen. Ich zeige Dir den Sohn als 
Gegner, den Bruder als Feind, den Sohn als Mörder des Vaters.“21  

Die isländische Völuspa sagt: „Schwarz wird die Sonne ... Brüder kämpfen 
und bringen sich den Tod ... Brudersöhne brechen die Sippe; arg ist die 
Welt, Ehbruch furchtbar, nicht einer will des andern schonen.“22  

Die Kriege Salmanassars IV., Sargons II. und Sanheribs wurden in den 
Pausen zwischen den Katastrophen, aber auch während der Katastrophen 
selbst fortgeführt, wobei die Feldzüge wiederholt von den Naturkräften 
unterbrochen wurden. Sanherib schrieb über seinen zweiten Feldzug: 
„Der Regenmonat setzte mit äußerster Kälte ein und schwere Stürme 
sandten Regen auf Regen und Schnee herab. Ich fürchtete mich vor den 
angeschwollenen Bergflüssen. Ich wandte das Joch meines Wagens und 
nahm den Weg nach Ninive!“23 Ehe Sanherib auf seinen letzten Feldzug 
nach Palästina auszog, rieten ihm seine Astrologen, sich zu beeilen, wenn 
er dem Unheil entgehen wolle24; wir wissen aber, daß es zu spät war und 
er ihm nicht entging. Zur selben Zeit ermutigte Jesaia den König Hiskia 
zum Widerstand gegen Sanherib, da er mit der Möglichkeit einer 
Katastrophe in diesem Jahr der Opposition des Mars rechnete und seine 
Hoffnung auf ein Dazwischentreten der Naturkräfte setzte.  
Die Babylonier nannten das Jahr naher Opposition des Mars „das Jahr des 

                                                   
19 Breasted, Records of Egypt IV, Abschn. 764. 
20 Jesaia 19, 2. 
21 Gardiner, New Literary Works from Ancient Egypt, Journal of Egyptian Archaeology I 
(1914). 
22 Lieder-Edda: Völuspa (Übers. Genzmer). 
23 Luckenbill, Records of Assyria II, Abschn. 250. 
24 Ginzberg, Legends IV, 267, Anm. 53. 
 
 



 283 

Feuergottes“, und den betreffenden Monat „den Monat des Herab-
kommens des Feuergottes“, wie es z. B. auf einer Inschrift Sargons II. 
heißt25. 
In der Geburt des Kriegsgottes malt der indische Dichter Kalidasa ein 
lebhaftes Bild der Kämpfe auf und über der Erde, die er zu einer großen 
Schlacht verwebt. 
„Widerwärtige Vögel kamen, eine Schar, schaurig anzusehen ... und 
trübten das Sonnenlicht ... und ungeheure Schlangen, schwarz wie ver-
stäubter Ruß, die heißes Gift hoch in die Luft spritzten, brachten 
Schrecken über das Heer zu ihren Füßen ... Die Sonne hatte einen 
mißfarbenen Hof; angstgepeinigte Augen konnten darin Knäuel von 
großen, sich windenden Schlangen wahrnehmen, und mitten in der 
Sonnenscheibe waren Schakalgespenster sichtbar“. 
 

Da zuckt mit Flammenstrahl und grellem Schein, 
Die Himmel fern erhellend, von hoch droben 
Ein Blitzschlag, krachend und betäubend nieder, 
Und bringt aus wolkenlosem Himmel Furcht und Zittern. 
Dann folgt ein Hagelschauer glühender Kohlen, 
Vermischt mit Blut und Knochen toter Menschen, 
Rauch, Qualm und fahle Lohe schreckt die Seelen, 
Der Himmel dämmert staubig Grau wie Eselshaut. 
Die Elephanten straucheln, Rosse stürzen, 
Das Fußvolk hastet ziellos, seine Reihen lösend, 
Es weicht der Boden unter ihnen vor dem Schwall 
Des Ozeans, als der Erde Stoß das Heer erschüttert26. 

 
Blitze entladen sich gewöhnlich zwischen zwei Wolken oder zwischen 
einer Wolke und dem Erdboden. Wenn jedoch aus irgendeinem Grunde 
die Ladung der Ionosphäre, der elektrisch geladenen Schicht der oberen 
Atmosphäre groß genug wäre, dann könnte eine Entladung zwischen der 
oberen Atmosphäre und dem Erdboden eintreten, so daß ein Blitzschlag 
aus wolkenlosem Himmel niederführe. 
Kalidasa sagt, daß der Planetengott Shiwa „seinen Samen in Feuer ab-
legte“ und dem Kumara das Leben gab, der den großen Dämon Taraka, 
den „Störer der Welt“ bekriegte. 
                                                   
25 Luckenbill, Records of Assyria II, Abschn. 121. 
26 Nach der Übersetzung von A. W. Ryder (1912). 
 



 284 

 
Die babylonischen Astrologen schrieben ihren Planetengöttern die Fähig-
keit zu, die Stimmen verschiedener Tiere – Löwe, Schwein, Schakal, Pferd 
und Esel – sowie auch zweier Arten von Vögeln nachzuahmen27. In 
ähnlicher Weise versicherten die alten Chinesen, daß die Planeten Tier-
laute von sich geben, wenn sie sich der Erde inmitten eines Regens von 
Steinen nähern28. Es ist ganz gut möglich, daß bei einem solchen Anlaß 
das Krachen der Entladung aus dem wolkenlosen Himmel wie Ta-ra-ka 
klang, der Name des Dämons im Kampf mit den Planeten.  
Der Äthiopier-König, der gegen Sanherib auszog, hieß Taharka oder Tir-
haka29. In zahlreichen Gegenden des Nahen und Mittleren Ostens wurden 
diese und ähnliche Namen gegen Ende des 8. Jahrhunderts plötzlich 
außerordentlich volkstümlich, während sie vor dieser Zeit völlig un-
bekannt gewesen waren. 
Taraka beunruhigte die Welt, so daß „die Jahreszeiten ganz vergaßen, wie 
sie weiteraufeinander folgten, und bringen zu gleicher Zeit hervor die 
Frühjahrs-, Herbst- und Sommerblumen.“ 
Bei der nächtlichen Vernichtung seines Heeres kam Sanherib zwar mit 
dem Leben davon, wurde aber nach rabbinischen Quellen schwer ver-
brannt. Einige Zeit nach seiner ruhmlosen Rückkehr aus Palästina wurde 
er von zweien seiner Söhne getötet, während er im Tempel betete; Asar-
haddon verfolgte seine vatermörderischen Brüder, tötete sie und wurde 
König. Bei einem seiner Feldzüge gegen Ägypten wurden seine Armeen 
vor einer Naturerscheinung von einer solchen Panik erfaßt, daß sie sich 
zerstreuten und fluchtartig aus Palästina davonzogen, ebendaher, wo San-
herib sein Heer durch den Sturmgott Nergal verloren hatte. Die in den 
Tagen des letzten Babylonierkönigs Nabonidus im 6. Jahrhundert ver-
faßten, sehr knapp gehaltenen Keilschriftberichte enthalten die Haupt-
ereignisse von Asarhaddons Feldzug: „Im 6. Jahre zogen die assyrischen 
Truppen nach Ägypten. Sie flohen vor einem großen Sturm.“30 Eine so 
disziplinierte Armee wie die assyrische, noch dazu unter einem ihrer 
berühmtesten Könige, würde sicherlich nicht vor einem Wolkenbruch da-
vongelaufen sein. Diese Schilderung brachte den heutigen Erforscher der 
Inschrift bereits auf den Gedanken, daß die biblische Erzählung sich gar 
nicht auf das Heer Sanherib bezieht, sondern auf das seines Sohnes und 
                                                   
27 Kugler, Babylonische Zeitordnung, S. 91. 
28 F. Arago, Astronomie populaire IV, 204. 
29 Jesaia 37, 9. 
30 Sydney Smith, Babylonian Historical Texts (1924), S. 5. 
 



 285 

Nachfolgers; sonst müßte man annehmen, daß bei zwei verschiedenen 
Gelegenheiten ein Assyrerheer durch Naturereignisse aufgerieben worden 
sei. Immerhin ist es nicht ausgeschlossen, daß nach dem Schicksal von 
Sanheribs Heer heftige atmosphärische Entladungen und die in diesem 
Jahre so zahlreichen Himmelszeichen vollends genügten, die assyrischen 
Truppen in panische Flucht zu jagen. 
Das Beben der Erde, die Verlagerung der Pole, die klimatischen Verän-
derungen und die furchterregenden Himmelszeichen riefen große Be-
wegung unter den Völkern hervor. Die Azteken suchten sich neue 
Wohnsitze. „Diese Mexikaner führten ein Götzenbild mit sich, das sie 
Huitzilopochtli nannten ... Sie versicherten, daß dieses Götzenbild ihnen 
befohlen hätte, ihr Land zu verlassen, wobei es ihnen gleichzeitig ver-
sprach, sie zu Herren und Meistern all der Länder zu machen, ... , in denen 
es Gold, Silber und Federn... und alle zum Leben notwendigen Dinge im 
Überfluß gab. Die Mexikaner brachen auf, wie die Kinder Israel auf ihrer 
Suche nach dem Gelobten Land.“31 In Indien war der Schutzherr der 
eindringenden Arier der Kriegsgott Indra, der indische Mars. 
Die Ionier und Dorer besetzten die griechischen Inseln, die Lateiner 
wurden durch Neuankömmlinge auf die Apennin-Halbinsel gedrängt, die 
Kimmerer wanderten von Europa über den Bosporus nach Kleinasien, und 
die Skythen zogen über den Kaukasus nach Asien. 

 
 

Synodos 
 
 

Wie erinnerlich, weist Flavius Josephus – im Anschluß an die Wiedergabe 
von Herodots Bericht über die Vernichtung von Sanheribs Heer – noch auf 
eine andere Variante hin, die er mit den Worten einleitet: „Dies nun ist, 
was Berosus schrieb.“ Leider aber ist der Bericht selbst nicht erhalten. 
Wenn wir nun wissen, was in der Nacht des 23. März 687 v. Chr. geschah, 
sollten wir vielleicht herausfinden können, welcher Art der fehlende 
Bericht des Berosus war. 
Wir dürfen wohl annehmen, daß Berosus wußte, daß die Katastrophe 
durch die Begegnung eines Planeten mit der Erde verursacht wurde. In 
seinem Werk Naturales quaestiones schilderte Seneca die Kataklysmen 
                                                   
31 Manuscrit Ramirez (16. Jh.) Übers, von D. Charnay, Histoire de l'origine des Indiens qui 
habitent la Nouvelle Espagne sehn leurs traditions (1903), S. 9. 
 



 286 

von Wasser und Feuer, die die Welt heimsuchten und an den Rand des 
Verderbens brachten. Er führte auch die Ansicht des Berosus an, was 
insofern bemerkenswert ist, als sie bei den Alten ähnliche Vorstellungen 
erkennen läßt wie die, zu denen wir nach einer langen Reihe von Über-
legungen gelangt sind. Seneca schrieb: „Berosus, der Übersetzer des Bei, 
schrieb den Planeten die Hervorrufung dieser Störung zu.“ Er fügte dann 
hinzu: „Er wußte in dieser Sache so genau Bescheid, daß er die Daten der 
allgemeinen Flut und des Weltenbrandes angeben konnte. Alles Irdische, 
so sagt er, wird verbrannt werden, wenn die Sterne, die gegenwärtig 
verschiedenen Bahnen folgen, sich im Zeichen des Krebses vereinigen und 
sich derart in eine Linie reihen, daß eine Gerade durch die Mitten aller 
dieser Himmelskörper gehen würde, Die Sintflut kommt, wenn dieselben 
Planeten sich im Sternbild des Steinbocks treffen.“32 

Wenn man die näheren Einzelheiten dieser Annahme einmal außer Be-
tracht läßt, so bleibt doch ein wahrer Kern übrig. Die Katastrophen des 
Weltenbrandes und der Sintflut wurden dem Einfluß der Planeten zu-
geschrieben und die Konjunktion wurde als der verhängnisvolle Augen-
blick bezeichnet. Wenn dies aber die Ansicht des Berosus über die 
Ursache der Weltkatastrophe war, so war seine Erklärung für die 
Katastrophe des Sanherib wahrscheinlich ähnlich. Damit sind wir in der 
Lage, den bei Josephus fehlenden Bericht des Berosus zu rekonstruieren.  
Die chaldäischen Gelehrten waren sich im klaren, daß das Planetensystem 
nicht starr und unveränderlich ist. Bei Diodor von Sizilien finden wir: 
„Nach ihrer (der Chaldäer) Ansicht hat jeder der Planeten seine besondere 
Bahn, und Geschwindigkeiten und Umlaufzeiten sind Veränderungen und 
Schwankungen unterworfen.“33 Sie zählten die Erde unter die Planeten, 
denn nach Diodor wußten die Chaldäer, „daß das Licht des Mondes 
reflektiert ist und daß die Mondfinsternisse durch den Erdschatten 
hervorgerufen werden.“34 Demnach wußten sie aber, daß die Erde eine 
Kugel im Raum ist. Dies, sowie die Tatsache, daß Planeten durch nahe 
Begegnungen beträchtlich gestört werden und aus ihren aufgerührten 

                                                   
32 Dieselbe Vorstellung mit anderen Sterngruppierungen als Ursache der Katastrophen 
findet sich bei Lukan als Zitat nach Nigidius, und bei Olympiodor, Kommentar zu 
Aristoteles. Siehe Boll, Sternglaube, S. 201, sowie Sphaera, S. 362; Gennadius (Scholarius, 
Patriarch von Konstantinopel), Dialogus Christiani cum Judaeo (1464). Eine französische 
Ausgabe der Werke des Gennadius wurde 1930 gedruckt. 
33 Diodor von Sizilien, Weltgeschichte II, 31. 
34 Ebenda. 
 
 



 287 

Hüllen Kometen entstehen, war auch einigen griechischen Philosophen 
bekannt35. 
Zeno, der Gründer der stoischen Schule36, sowie Anaxagoras (500-428 
v.Chr.) und Demokrit (460-370 v.Chr.) erklärten, daß Planeten in Kon-
junktion miteinander verschmelzen können und so die Form von Kometen 
annehmen. Aristoteles, der ihre Lehren mißverstand, meinte: „Wir haben 
selbst beobachtet, wie Jupiter mit einem der Sterne der Zwillinge in 
Konjunktion trat und ihn verdeckte, ohne daß dabei doch ein Komet 
entstand.“37 
Diogenes Laertius berichtet, Anaxagoras habe die Kometen für „eine 
Konjunktion von Planeten, die Flammen aussenden“ gehalten38, und 
Seneca schrieb, ohne Anaxagoras und Demokrit zu nennen: „Einige alte 
Schriftsteller geben folgende Erklärung: Tritt ein Planet mit einem anderen 
in Konjunktion, so verschmelzen ihre Lichtstrahlen zu einem Licht, und 
sie haben das Aussehen eines länglichen Sternes ... Der Zwischenraum, der 
sie trennt, wird von beiden erhellt und verwandelt sich in einen feurigen 
Schweif.“39 Seneca, der dies als eine Erklärung für die Herkunft der 
Kometen ansah, zog sie doch auf Grund der Überlegung in Frage, daß 
„Planeten nicht auf lange Zeit in Konjunktion bleiben können, da sie 
infolge des Bewegungsgesetzes sich notwendigerweise wieder trennen 
müssen.“ 
Plato schrieb auf Grund der Angaben der ägyptischen Weisen Sintflut und 
Weltenbrand der Einwirkung eines Himmelskörpers zu, der seine Bahn 
geändert hatte und nahe an der Erde vorbeizog, und bezeichnete sogar die 
Planeten selbst als die Urheber wiederholt eintretender Weltkatastrophen40. 
Der griechische Ausdruck für einen Zusammenstoß von Planeten ist 
synodos, womit nach den Worten eines neueren Forschers ein tatsächliches 
räumliches Zusammentreffen und auch ein Zusammenstoß von Planeten 
gemeint ist41. 
 
                                                   
35 Aristarch von Samos erkannte, daß die Erde zusammen mit anderen Planeten um die 
Sonne kreist. 
36 Seneca, De Cometis. 
37 Aristoteles, Meteorologica I, 6. 
38 Diogenes Laertius, Lebensbeschreibungen: „Das Leben des Anaxagoras“. 
39 Seneca, De Cometis. 
40 Plato, Timaeus 22 C, 39 D. 
41 Boll, Sternglaube, S. 93 und 201. Der griechische Ausdruck erfordert „ein Zusam-
mentreffen und auch ein Zusammenstoßen auf derselben Ebene, also nach Breite und Höhe 
stoßen die Planeten ineinander und lösen dadurch das Weltende aus.“ 
 



 288 

Die Römer wußten, daß die Erde zu den Planeten zu rechnen ist; so 
schrieb beispielsweise Plinius: „Menschenwesen sind über die ganze Erde 
verteilt und stehen mit ihren Füßen gegeneinander ... Ein weiteres 
Wunder, daß die Erde festaufgehängt ist und nicht, uns mit sich reißend, 
herabfällt.“42 
Die Erde ist als Planet Zusammenstößen mit anderen Planeten ausgesetzt 
gewesen; Erinnerungen an diese Vorgänge finden sich wiederholt bei den 
frühen Schriftstellern. In einer Streitschrift gegen Celsus erklärt Origenes: 
„Wir schreiben weder die Sintflut noch den Weltenbrand den 
Weltenzyklen und den Planetenperioden zu. Wir erklären vielmehr als 
Ursache das allgemeine Umsichgreifen der Verderbtheit und ihre (an-
schließende) Austilgung durch Sintflut und Weltenbrand.“43 

Demnach war sowohl Celsus wie Origenes die Ansicht geläufig, daß beide 
Ereignisse durch Planeten ausgelöst und daher vorausberechnet werden 
können. 
Plinius schrieb: „Eine Tatsache, die den Begründern der Wissenschaft 
durch ihr eifriges Studium des Sternenhimmels bekannt ist, ist doch den 
meisten Menschen unbekannt“, daß nämlich Blitzstrahlen „die Feuer-
flammen der drei oberen Planeten sind“44. Er unterschied sie klar von dem 
Blitz, der durch das Zusammenprallen zweier Wolken entsteht. Auch sein 
Zeitgenosse Seneca machte einen Unterschied zwischen Blitzen, die 
„Häuser aufsuchen“, auch „geringere Blitzstrahlen genannt“, und den 
Blitzstrahlen Jupiters, „durch die die dreifache Masse der Berge gefällt 
wurde.“45 
Ein anschauliches Bild einer interplanetarischen Entladung wird von 
Plinius entworfen: „Himmlisches Feuer wird von den Planeten ausgespien, 
wie krachende Glutstücke von einem brennenden Holzscheit fliegen.“46 

Wenn eine solche Entladung die Erde trifft, „so wird sie von einer großen 
Erschütterung der Luft begleitet“, hervorgerufen „sozusagen durch die 
Geburtswehen des gebärenden Planeten“.47 
Plinius berichtet auch, daß ein Blitzstrahl vom Mars auf Bolsena fiel, „die 
reichste Stadt in Tuscien (Toskana)“, und daß die Stadt durch diesen Blitz-
                                                   
42 Plinius, Historia naturalis II, 45. 
43 Origines, Contra Celsum IV, 12. 
44 Plinius, Historia naturalis II, 18. 
45 Seneca, Thyestes. 
46 Plinius II, 18. 
47 Ebenda. 
 
 



 289 

schlag völlig eingeäschert wurde48. Als Quelle für diese Nachricht erwähnt 
er tuskische Handschriften, womit etruskische Bücher gemeint sind.  
Bolsena, das alte Volsinium, war eine der wichtigsten Städte der Etrusker, 
des Volkes, dessen Kultur der römischen auf der Apennin-Halbinsel vor-
ausging. Die etruskischen Staaten umfaßten das Gebiet zwischen Tiber 
und Arno, das später Tuscien oder Toskana hieß. 
Bei Bolsena (Volsinium) liegt ein See gleichen Namens. Dieser See füllt 
ein Becken von 15 km Länge, 11 km Breite und 85 m Tiefe, das man lange 
Zeit für den wassergefüllten Krater eines Vulkans hielt. Seine Oberfläche 
von 117 qkm übertrifft jedoch bei weitem die der größten bekannten 
Krater in den südamerikanischen Anden und auf den Sandwich-Inseln im 
Stillen Ozean. Man hat daher die Ansicht, daß der See der Krater eines 
erloschenen Vulkans sei, in letzter Zeit in Frage gezogen. Wenn auch der 
Grund des Sees aus Lava besteht und der Erdboden im Umkreis des Sees 
in großer Menge Aschen, Lava und Basaltsäulen aufweist, so fehlt doch 
der Eruptionshügel eines Vulkans. 
Nimmt man das, was Plinius über eine interplanetarische Entladung gesagt 
hat, mit dem zusammen, was man tatsächlich bei Volsinium vorfindet, 
muß man sich fragen, ob die Aschen, die Lava und die Basaltsäulen nicht 
womöglich die Überbleibsel jener von Plinius erwähnten Begegnung sind. 
Wenn weiterhin die Entladung durch den Mars verursacht wurde, so hätte 
sie sich wahrscheinlich im 8. Jahrhundert v. Chr. ereignet. Die 
Katastrophen dieses Jahrhunderts waren es, die die große Kultur der 
Etrusker plötzlich untergehen ließen und jene Einwanderung von Neu-
ankömmlingen auslöste, die zur Gründung Roms führte. Wie von Cen-
sorinus mitgeteilt und in dem Abschnitt über „Die Weltalter“ zitiert, 
glaubten die Etrusker, daß himmlische Wunderzeichen das Ende jedes 
Weltalters angekündigt hatten. „Die Etrusker waren wohlbewandert in der 
Sternkunde und bewahrten die Beobachtungen von Himmelszeichen, die 
sie sehr sorgsam verfolgten, in ihren Büchern auf.“ 

 
 

Der Mauerstürmer 
 

Im Gefolge der Umwälzungen, bei denen Mars-Nergal nach den Worten 
der Babylonier „die Erde aus ihren Angeln hob“ und nach den Worten 
Jesaias „die Erde gewaltig ruckte“ und „von ihrem Platz gedrängt“ wurde, 
                                                   
48 Plinius II, 53. 
 



 290 

verwüsteten mehrfache gewaltige Erdbeben weite Länder, zerstörten 
Städte und brachten auch Festungsmauern zum Einsturz. „Blutbefleckter 
Mauerstürmer“ lautet der dauernd wiederholte Beiname des Ares bei 
Homer. Auch Hesiod nennt Ares den „Verheerer von Städten“49.  
„Siehe“, sagt Amos, „der Herr befiehlt und er wird Breschen in die großen 
Häuser schlagen.“ Dann kam die Naturkatastrophe aus den Tagen Usias, 
Ahas' und Hiskias, als „die Mauersteine herabfielen“ (Jesaia 9, 10) und nur 
„ein ganz kleiner Rest“ des Volkes übrigblieb (Jesaia 1, 9). Es waren Tage 
„des Getümmels und der Zertretung und der Verwirrung durch den Herrn 
der Heerscharen“ und des „Umstürzens der Mauern“ (Jesaia 22, 5). Die 
wiederholte Abdrängung des Erdballs, die Verwerfung der Gesteinshülle 
und die Verschiebung im Erdinnern müssen eine lang anhaltende Folge 
von Erdbeben ausgelöst haben. Im Vergleich mit den großen 
Katastrophen, bei denen „der Himmel taumelte“, fanden die örtlichen 
Erdbeben nur wenig Beachtung. 
In den Berichten der Astrologen Ninives und Babylons finden Erdbeben 
oft nur mit einer einzigen Zeile Erwähnung, so etwa mit folgendem 
lakonischen Satz: „Letzte Nacht war ein Erdbeben“. Die häufigen Er-
schütterungen der Erde wurden von den Magiern als Vorzeichen gedeutet 
und auf so einfache Formeln gebracht wie: „Wenn die Erde bebt im Monat 
Schevat“, oder „wenn die Erde bebt im Monat Nisan“ – dann wird dieses 
oder jenes Ereignis eintreten. Oft waren diese Behauptungen im Grunde 
nicht so ganz unzutreffend, so etwa in folgendem Satz: „Wenn die Erde 
den ganzen Tag über erbebt, so wird eine Zerstörung des Landes sein. 
Wenn sie fortwährend bebt, so wird ein Einfall des Feindes sein.“50 

Berichte über Erdbeben in Mesopotamien aus dem 8. und 7. Jahrhundert 
sind sehr zahlreich und auch datiert51, während aus neuerer Zeit nichts be-
kannt ist, was damit vergleichbar wäre. In einigen dieser Berichte wird 
Nergal (Mars) als Urheber des Unheils erwähnt. „Die Erde erbebte; 
Einsturz-Katastrophen im Lande. Nergal würgt im Lande.“52 Tempel, 
obwohl mit Sorgfalt angelegt, auf daß die Grundmauern Stöße abzufangen 
und auszuhalten vermöchten, wurden dennoch oftmals durch diese Kata-
strophen zerstört, und wiederum war der Planet Nergal der Urheber. So 
                                                   
49 Hesiod, Theogonie, Zeile 935 ff. „Purandara, der Städte-Zerstörende“ ist das übliche 
Beiwort für Indra. 
50 R. C. Thompson (Herausg.), The Reports of the Magicians and Astrologers of Niniveh 
and Babylon in the British Museum (1900). Bd. II, Nr. 263 und 265. 
51 Siehe Kugler, Babylonische Zeitordnung, S. 116. 
52 Ebenda. 
 



 291 

wird Nergal im Zusammenhang mit dem Einsturz des Tempels zu Nippur 
erwähnt, der bei einem Erdbeben zerstört wurde53.  
Die auf Sanherib folgenden Könige von Babylon rühmen sich auf zahl-
reichen Inschriften der Beseitigung von Rissen in den Palästen und Tem-
peln des Landes. Mitunter mußten dieselben Tempel und Paläste durch 
zwei Könige kurz nacheinander ausgebessert werden, wie im Fall 
Nergilissars und Nebukadnezars54. Bei den großen Katastrophen des 8. und 
7. Jahrhunderts entging so gut wie kein Gebäude derartigen Schäden, und 
alle Neubauten wurden so angelegt, daß sie die häufigen Stöße aufnehmen 
konnten. Von Nebukadnezar kennen wir eine Schilderung der 
Vorsichtsmaßnahmen, die man am Ende des 7. Jahrhunderts bei Anlage 
der Fundamente von Palästen „an der Brust der Unterwelt“ traf. Diese 
Grundmauern aus großen Steinen mit ineinandergreifenden Fugen sind bei 
Ausgrabungen zutage gefördert worden55. Die Babylonier fanden heraus, 
daß Mauern aus gebrannten Ziegeln, auf einer Unterlage von großen 
Steinblöcken errichtet56, elastischer waren als steinerne Mauern.  
Diese immer wiederkehrenden Erdstöße in einem so ölreichen Lande wie 
Mesopotamien verursachten auch Ausbrüche aus unterirdischen öl-
ablagerungen. „Die Erde warf Salz oder öl oder Erdpech oder Bergteer 
aus“, berichten die amtlichen Astrologen als Folge eines Erdbebens57.  
Die Heilige Schrift sowie rabbinische Quellen verzeichnen wiederholt die 
Ausbesserung von Rissen im Tempel des Herrn. Am Tage des „Aufruhrs“ 
des Usia erhielt der Tempel einen großen Riß58. Auch bei den Propheten 
des 8. Jahrhunderts finden sich häufig Bemerkungen über Risse an 
Häusern, großen Palästen und kleinen Wohnungen. Jesaia sagt von „den 
Rissen in der Stadt Davids“, daß ihrer viel sind59. Die Behebung derartiger 
Schäden am Tempel war eine Dauerbeschäftigung der Könige von 
Jerusalem, desgleichen wird häufig erwähnt „die Mauer, die baufällig war“ 
in der äußeren Befestigung der Stadt60. 
                                                   
53 Langdon, Sumerian and Babylonian Psalms, S. 99. 
54 Siehe den Abschnitt „Mars hebt die Welt aus den Angeln“, Anm. 45. 
55 R. Koldewey, The Excavations at Babylon (1914); Ders., Das wiedererstandene Babylon 
(4. Aug., 1925). 
56 Koldewey, Die Königsburgen von Babylon (1931-1939), Bde. 1 und 2. Vgl. Plinius II, 84: 
„Da der massiv gebaute Teil der Stadt besonders zu solchen Einstürzen neigt... leiden aus 
Lehmziegeln gebaute Mauern weniger Schaden durch solche Erschütterungen“. 
57 Kugler, Babylonische Zeitordnung, S. 117. 
58 Josephus, Altertümer IX, 6, 4. Siehe Ginzberg, Legends VI, 358. 
59 Jesaia 22, 9. 
60 II. Könige 12, 6; 22, 5; II. Chronik 32, 5; Amos 6, 11; 9, 11. 
 



 292 

Da Erdbeben in Palästina in neuerer Zeit nur sehr selten vorkommen, muß 
ihre häufige Erwähnung bei Propheten und Psalmisten überraschen: „In 
den religiösen Vorstellungen der Juden nahmen Erdbeben eine Stellung 
ein, die in gar keinem Verhältnis zu ihrem milden und verhältnismäßig 
seltenen Auftreten in Palästina steht.“61 
Troja, der Schauplatz des homerischen Epos, wurde durch ein Erdbeben 
zerstört. Die berühmte „sechste Stadt“ zu Hissarlik, in der man die Festung 
des Trojanerkönigs Priamos wiedererkannte, fiel Erdstößen zum Opfer, 
eine Tatsache, die durch Ausgrabungen der archäologischen Expedition 
der Universität Cincinnati bestätigt wurde62.  
Es gibt eine ganze Anzahl von Theorien über die Entstehung von Erd-
beben, doch findet keine von ihnen allgemeine Anerkennung. Meist bringt 
man sie mit dem Prozeß der Gebirgsbildung in Zusammenhang: bei der 
Abkühlung und Schrumpfung der einstmals flüssigen Erde faltet sich die 
Erdkruste zu Gebirgen, wodurch die Erdbeben ausgelöst werden.  
Eine andere Theorie sieht die Ursache der Erdbeben in der Verschiebung 
der Festlandmassen, ja ganzer Kontinente. Auch diese Theorie basiert auf 
der Vorstellung von einer dünnen Kruste, die auf einem zähflüssigen 
Untergrund ruht. Geologische und zoologische Übereinstimmungen zwi-
schen Südamerika und Westafrika ließen darauf schließen, daß sich beide 
Kontinente erst in geologisch jüngerer Zeit trennten und auseinander-
bewegten63. Dieser Theorie zufolge bildet die Wärmekonvektion die 
Ursache dieser Verschiebung, wobei das Magma die Wärme liefert.  
Eine weitere Theorie nimmt an, daß die Unterseite der Kruste große Berge 
und tiefe Täler hat, die in das Magma hineinragen. Das durch die Gravi-
tation verursachte Entlanggleiten riesiger Gesteinsblöcke an den Flanken 
dieser Berge und Täler soll dabei Erdbeben hervorrufen.  
Die gebirgige Westküste von Nord- und Südamerika und die Ostküste von 
Asien bis nach Vorderindien stellen die Gebiete größter Bebentätigkeit 
dar, aus denen 80% aller bei Erdbeben freiwerdenden mechanischen Kraft 
stammen. Ein anderes Gebiet zieht sich vom Mittelmeer nach dem 
asiatischen Hochland hin.  
In dem Bestreben, die Zusammenhänge zwischen Erdbeben und anderen 
                                                   
61 A. Lods, Israel: From its Beginnings to tbe Middle of the Eigth Century (Übers. S. 
H.Hooke, 1932), S.31. 
62 C. W. Blegen, Excavation at Troy, American  Journal  of Archaeology  XXXIX (1935), 
S. 17. 
63 Siehe die Untersuchung des Problems der Gebirgsbildung in dem Abschnitt „Der Planet 
Erde“. 
 



 293 

Naturerscheinungen aufzuklären, wurde eine statistische Erhebung über 
clie Erdbeben der Mitte des vorigen Jahrhunderts angestellt. Die Ergeb-
nisse ließen vermuten, daß Erdbeben bei Neumond und Vollmond beson-
ders häufig sind, das heißt, wenn die Anziehung des Mondes in gleicher 
oder in entgegengesetzter Richtung mit der Anziehung der Sonne wirkt. 
Auch der Zeitpunkt, wenn der Mond im Perigäum, also in größter Erdnähe 
steht, erwies sich als günstig für Erdbeben64. Die Allgemeingültigkeit 
dieser Beobachtungen ist allerdings umstritten. 
Auf jeden Fall ist die Gebirgsbildung ein Vorgang, dessen Ursachen noch 
nicht geklärt sind; die Verschiebung der Kontinente ist lediglich eine 
Hypothese, und das innere Nachgeben der Erdkruste muß außer der 
Schwerkraft noch andere Ursachen haben, denn die Schwerkraft war 
bereits bei der Entstehung der Erdkruste wirksam und machte ihren Auf-
bau in der heutigen Form überhaupt erst möglich. Demnach sind alle diese 
Theorien nicht mehr als Vermutungen über die unbekannten Ursachen 
bekannter Erscheinungen. 
Auf Grund des auf den vorausgegangenen Seiten zusammengetragenen 
Materials wird hier die These aufgestellt, daß Erdbeben durch Verwer-
fungen der Erdkruste ausgelöst werden, die ihrerseits eine Folge der Ver-
schiebung des Äquators und der Verlagerung des Erdinnern durch die 
Anziehung eines vorbeiziehenden Himmelskörpers sind. Solche 
Zugkräfte,. Verwerfungen und Verlagerungen waren es, die auch für die 
Gebirgsbildung verantwortlich sind. 
Trifft diese Vorstellung von den Ursachen der Erdbeben zu, so muß die 
Zahl der Erdbeben seit der Zeit der letzten kosmischen Katastrophe ständig 
abgenommen haben. Die Gebiete der Apennin-Halbinsel, des östlichen 
Mittelmeers und Mesopotamiens sind, da wir davon Zuverlässige 
Aufzeichnungen besitzen, besonders geeignet, die damaligen Verhältnisse 
mit den heutigen zu vergleichen. 
Erdbeben in Kleinasien, Griechenland und Rom werden von vielen klas-
sischen Schriftstellern erwähnt und beschrieben. Zum Vergleich mit der 
heutigen Bebentätigkeit genügt es, darauf hinzuweisen, daß in Rom in 
einem einzigen Jahr65 während der Punischen Kriege (217 v.Chr.) 57 
Erdbeben verzeichnet wurden. 
Wenn unsere Darstellung von den Ursachen der Erdbeben zutreffend ist, 
dann müßten in früherer Zeit nicht nur häufigere und heftigere Erdstöße 
                                                   
64 Vgl. die wissenschaftlichen Veröffentlichungen von A. Perrey. 
65 Plinius, Historia naturalis II, 86. 
 



 294 

aufgetreten sein – auch ihre Ursache mußte den Alten bekannt gewesen 
sein. Plinius schrieb: „Eine Theorie der Babylonier besagt, daß selbst Erd-
beben und Risse im Boden durch die Kraft der Sterne hervorgerufen 
werden, die auch die Ursache aller anderen Erscheinungen ist, jedoch nur 
durch die drei Sterne (Planeten), denen sie auch die Herkunft von Blitz-
schlägen zuschreiben.“66 
 

                                                   
66 Plinius II, 81. 
 



 295 

Kapitel 5 
 
 

DIE ROSSE DES MARS 
 
 
 

Das Beispiel des Abraham Rockenbach und des David Herlicius, die um 
das Jahr 1600 schrieben und die über die Kometen des Altertums gut 
unterrichtet waren1, zeigt, daß der Inhalt mancher alten Handschrift der 
Gelehrtenwelt jener Tage bekannt war, den heutigen Wissenschaftlern 
aber nicht mehr. Ein Gelehrter und Verfasser von Flugschriften, Jonathan 
Swift, macht in seinem Buch Gullivers Reisen (1726) eine etwas merk-
würdige Angabe: „Gewisse Astrologen ... haben desgleichen zwei klei-
nere Sterne oder Satelliten entdeckt, die den Mars umkreisen, wobei der 
innere vom Mittelpunkt des Planeten drei Durchmesser und der äußere 
fünf entfernt ist; der eine vollendet einen Umlauf in zehn Stunden, der 
andere in einundzwanzigeinhalb ... was offenbar zeigt, daß sie von dem-
selben Gravitationsgesetz regiert werden, wie die anderen Himmels-
körper.“2 
In der Tat hat Mars zwei Satelliten, bloße Gesteinsbrocken, von denen 
einer ungefähr  16  km im Durchmesser mißt,  der andere  sogar  nur 8  km 
(?)3. Der eine umkreist den Mars in 7 Stunden 39 Minuten, der andere in 
30 Stunden 18 Minuten. Ihr Abstand vom Mittelpunkt des Mars ist sogar 
noch geringer, als Swift angab4. Beide wurden von Asaph Hall im Jahre 
1877 entdeckt. Mit den optischen Instrumenten aus den Tagen Swifts 
konnten sie nicht sichtbar sein, und weder Newton und Halley, 
Zeitgenossen von Swift, noch William Herschel im 18. oder Leverrier im 
19. Jahrhundert vermuteten etwas von ihrer Existenz5. 
Es war kühn von Swift, so kurze, nur nach Stunden messende Umlaufs-
zeiten (Monate) anzunehmen; es wäre in der Tat ein sehr seltsamer 

                                                   
1 Siehe den Absdinitt „Der Komet Typhon“. 
2 Travels into Several Remote Nations of the World, by Lemuel Gulliver, (London 1726), II, 
S. 43. 
3 Die Durchmesser dieser Satelliten sind nicht genau bekannt (Russell, Dugan und Stewart, 
1945). 
4 Phobos ist von der Oberfläche des Planeten weniger als einen Planetendurchmesser, vom 
Mittelpunkt des Planeten weniger als anderthalb Planetendurchmesser entfernt. 
5 Leverrier starb einen Monat nachdem Asaph Hall seine Entdeckung gemacht hatte. 
 



 296 

Zufall, wenn Swift diese Satelliten einfach erfunden und nicht nur ihre 
Existenz, sondern auch ihre Zahl (2) und insbesondere ihre ganz unge-
wöhnlich kurzen Umlaufszeiten richtig erraten hätte. Diese Erzählung bei 
Swift hat bei den Kritikern immer wieder allgemeine Verwunderung 
hervorgerufen. 
Es ist möglich, daß Swift die zwei Satelliten des Mars einfach erfand und 
durch einen seltenen Zufall der Wahrheit so ganz nahe kam. Aber es ist 
ebensogut möglich, daß Swift über die Marstrabanten irgendwo etwas 
gelesen hat, was weder uns noch seinen Zeitgenossen bekannt war. Fest 
steht, daß Homer von den „zwei Rossen des Mars“ wußte, die seinen 
Wagen zogen, und daß auch Virgil darüber schrieb6.  
Als der Mars der Erde sehr nahe war, wurden auch seine beiden Trabanten 
sichtbar. Sie zogen vor Mars einher und um ihn herum; bei diesen 
stürmischen Vorgängen rissen sie womöglich einen Teil der ohnehin weit 
auseinandergezogenen Marsatmosphäre mit sich und erschienen mit glü-
henden Mähnen7. Die Rosse wurden eingespannt, als Mars (Ares) sich 
anschickte, die Erde heimzusuchen. 
Als Asaph Hall die Marsmonde entdeckte, gab er ihnen die Namen 
Phobos (Furcht) und Deimos (Schrecken), die Namen der beiden Rosse 
des Mars8; ohne eigentlich ganz zu erfassen, was er tat, legte er ihnen 
also dieselben Namen bei, unter denen sie schon den Alten bekannt 
waren. 
Ob nun Swift seine Kenntnis vom Vorhandensein zweier Marsmonde 
einem alten astrologischen Werk entlehnt hat oder nicht, die alten Dichter 
wußten jedenfalls davon. 

 
 

Die Schrecklichen 
 

Die Venus trug einen Schweif, der zwar seit ihren Kometentagen erheblich 
kürzer geworden, aber noch immer lang genug war, um den Eindruck einer 
her abstreichen den Flamme, einer Rauchfahne oder auch eines wehenden 
                                                   
6 Ilias XV, 119. Georgica III, 91. Die Pferde waren dem Mars geweiht (Plutarch, Questiones 
Romanae, XCVII), entweder wegen ihrer Verwendung im Kriege oder wegen der 
Marstrabanten, die wie Pferde vor einem Wagen aussahen. 
7 G. A. Atwater vermutet, daß es sich hier um elektrische Erscheinungen handelte. 
8 Asaph Hall, The Satellites of Mars (1878); „Unter den verschiedenen für diese Satelliten 
vorgeschlagenen Namen habe ich die ausgewählt, die Mr. Madan aus Eton, England, 
vorgeschlagen hat“, Deimos und Phobos. 
 



 297 

Haarschopfes zu machen. Bei dem Zusammenstoß zwischen Mars und 
Venus wurden Planetoiden9, Meteoriten und Gasmassen aus dieser nach-
geführten Schleppe herausgerissen und begannen ein halbselbständiges 
Dasein, indem ein Teil auf der Marsbahn, ein anderer Teil auf eigenen 
Bahnen weiterzog. Diese Schwärme von Meteoriten mit ihren gas-
förmigen Anhängseln waren nichts anderes als neugeborene Kometen. 
Wie sie so in Scharen dahinflogen und die verschiedenartigen Formen 
annahmen, müssen sie einen unheimlichen Eindruck gemacht haben. Die-
jenigen, die dem Mars unmittelbar folgten, glichen einem Haufen, der 
seinen Führer begleitet. Andere wieder beschrieben ganz willkürliche 
Bahnen, wuchsen schnell von kleiner zu riesiger Größe an und hielten die 
Völker der Erde in Schrecken. Als schließlich bald nach diesem 
Zusammenstoß mit Venus der Mars anfing, die Erde zu bedrohen, ver-
mehrten die neuen Kometen die Schrecken noch, indem sie ganz nahe an 
der Erde vorüberzogen und so unablässig die möglichen Gefahren vor 
Augen führten. 
Bei Homer wird der in die Schlacht ziehende Ares von rastlosen und 
schrecklichen Geschöpfen begleitet, von Furcht, Schrecken und 
Zwietracht. Furcht und Schrecken schirren die Flammenrosse des Ares, die 
selbst furchtbare Bestien und ebenfalls unter diesem Namen bekannt sind; 
Zwietracht, „die Schwester und Gefährtin des männermordenden Ares, rast 
unablässig, zuerst erhebt sie ihren Schopf nur wenig, aber dann reckt sie 
ihren Kopf in den Himmel, während ihre Füße die Erde zertreten.“ In 
ähnlicher Weise sahen die Babylonier den Planeten Mars-Nergal von 
Dämonen begleitet und schrieben in ihren Hymnen10: „Von riesigem 
Wuchs, mit grausigen Gliedern stehen wütende Dämonen ihm zur Rechten 
und zur Linken.“ Diese „wütenden Dämonen“ werden auch in dem Ge-
dicht von Nergal-Eriskigal geschildert11; sie bringen Pestilenz und Erd-
beben. 
Anscheinend handelt es sich bei den Furien der Römer und den Erinnyen 
der Griechen mit ihren von Schlangen umzüngelten Köpfen und Armen, 
mit ihren flammensprühenden Augen und den wild im Kreis geschwun-
                                                   
9 Zwischen Mars und Jupiter befinden sich 1000 Planetoiden, von denen man annimmt, daß 
sie einst ein Planet gewesen seien. G. A. Atwater wirft die Frage auf, ob sie wohl durch 
einen Zusammenprall zwischen Mars und Venus entstanden sein könnten. 
10 Böllenrücher, Gebete und Hymnen an Nergal, S. 29. 
11 Bruchstücke dieses Gedichtes stammen vermutlich aus el-Amarna. Es ist sehr wahr-
scheinlich, daß die Äthiopier die bei der Unterwerfung Ägyptens im 8. Jh. Akhet-Aten 
(Tell-el-Amarna) eroberten, einen Teil der Archive dort deponierten. 
 



 298 

genen Fackeln um Sagengestalten, die aus denselben Himmelszeichen 
entstanden, die wie rasend daherkamen, von Stunde zu Stunde ihre Gestalt 
wandelten und Gewalttaten verübten. Die Erinnyen zogen wie Jägerinnen 
oder wie ein „Rudel wilder Hunde“ in einem Haufen einher12, mitunter 
wohl auch auf zwei Haufen verteilt13.  
Diesen Kometen, die um Mars oder Indra geschart einherzogen, sind in 
den Veden zahlreiche Hymnen gewidmet. Sie heißen Maruts, „die wie 
Schlangen Glänzenden“, „die in ihrer Kraft Erstrahlenden“, „die wie Feuer 
Leuchtenden“14. 
„O Indra, o starker Held, vergönne uns Deine Herrlichkeit, mit den 
Maruts, Du Schrecklicher mit den Schrecklichen, Du Starker und Sieg-
gewährender“15.  
Weiter heißt es, daß „ihre Kraft der Stärke ihres Vaters gleicht“. 
 

Euer Zug, o Ihr Maruts, erscheint strahlend ... 
Wir rufen Euch an, Ihr großen Maruts, 
Ihr unentwegten Wanderer ... 
Wie die Morgenröte decken sie die dunklen Nächte auf, 
Mit roten Strahlen, die Kraftvollen, 
Mit ihrem strahlenden Licht, 
Gleich einem Meer von Milch ... 
In stürmendem Glanz herabströmend, 
Erstrahlen sie in leuchtenden, hellen Farben16. 

 
Diese Kometen schleuderten Steine: 

Ihr Mächtigen, die Ihr mit Euren Speeren blinkt, 
Die Ihr erschüttert, was mit Kraft nicht zu erschüttern ist... 
Die Ihr den Stein im Fluge schleudert ... 
Alles Lebendige fürchtet die Maruts17. 
Euer Zug sei strahlend, o Maruts ... 
Ihr wie Schlangen Glänzenden. 
Euer schnell zustoßender Speer, o Maruts, 

                                                   
12 J. Geffcken, Eumenides, Erinyes in Encyclopaedia of Religion and Ethics, ed. J. Hast - 
ings, Bd. V. 
13 Euripides, lphigenie in Tauris, Zeile 968; Aischylos, Die Eumeniden. 
14 Vedic Hymns (Übers. F. Max Müller, 1891). 
15 Ebenda, Mandala I, Hymne 171. 
16 Vedic Hymns, Hymne 172. 
17 Ebenda, Hymne 85. 
 



 299 

Ihr reichlich Spendenden, sei fern von uns,  
Und fern der Stein, den Ihr schleudert18! 

 
Meteoriten verursachen beim Eindringen in die Erdatmosphäre ein fürch-
terliches Getöse. So auch die Maruts: 
 

Selbst am Tage verursachen die Maruts Finsternis ...  
Von dem Geschrei der Maruts,  
Das den ganzen Raum erfüllte,  
Taumelten die Menschen vorwärts19. 

 
Diese Finsternis und dieses Getöse werden in den biblischen und rabbi-
nischen Quellen geschildert, in römischen Überlieferungen und in den 
Hymnen an Nergal. Da die Ähnlichkeit in der Beschreibung der „Schreck-
lichen“ in den Veden und bei Joel eindrucksvoll ist, aber dennoch nie 
beachtet wurde, mögen hier einige weitere Zitate folgen:  
Die Kometen sahen im Augenblick, als sie anhoben sich zu drehen, wie 
umhergewirbelte Fackeln oder wie sich windende Schlangen aus; sie nah-
men die Gestalt rasender Räder an, und die himmlischen Erscheinungen 
sahen aus wie flinke Wagen. Dann wieder erschienen die Maruts in ver-
wandelter Gestalt als am Himmel entlangrasende Rosse oder wie eine in 
Riesensätzen unwiderstehlich einherstürmende Kriegerschar.  
Ich werde der Reihe nach einige Verse des Buches Joel (2, 2-11) folgen 
lassen, zwischen die Verse aus den Veden über die Maruts eingefügt sind. 
 

Joel 2, 2: Ein finsterer Tag, ein dunkler Tag 
Ein wolkendichter Tag, ein neblichter Tag,  
Gleichwie sich die Morgenröte ausbreitet über die Berge 
Kommt ein großes und mächtiges Volk,  
Desgleichen vormals nicht gewesen ist  
Und hinfort nicht sein wird  
Zu ewigen Zeiten für und für. 

 
Veden: Selbst den Tag verfinstern die Maruts20.  

Die schreckliche Marut-Schar  
Von ewig jugendlichen Helden21. 

 

                                                   
18 Vedic Hymns, Hymne 172. 
19 Ebenda, Hymne 48. 
20 Ebenda, Mandala I, Hymne 38. 
21 Ebenda, Mandala V, Hymne 53 
 



 300 

 
Alles Lebendige fürchtet die Maruts: 
Sie sind schrecklich anzusehen gleich Königen22. 
 

Joel 2, 3: Vor ihm her geht ein verzehrend Feuer 
Und nach ihm eine brennende Flamme ...  
Und niemand will ihm entgehen. 
 

Veden: Wie ein Feuerstrahl...  
Lodernd in ihrer Kraft,  
Leuchtend wie Feuer und ungestüm23. 
 

Joel 2, 4: Sie sind gestaltet wie Rosse  
Und rennen wie Reiter. 
 

Veden: Unter ihrem Einherrasen bebt die Erde,  
Grad' wie zerbrochen.  
Wenn sie auf dem himmlischen Pfad  
Rüsten sich für den Sieg. 
Sie waschen ihre Rosse wie Rennfahrer zwischen den Rennen, 
Sie jagen mit den Spitzen des Schilfes  
Auf ihren flinken Rossen24. 
 

Joel 2, 5: Sie sprengen daher oben auf den Bergen,  
Wie die Wagen rasseln,  
Und wie eine Flamme lodert im Stroh,  
Wie ein mächtiges Volk, das zum Streit gerüstet ist. 

 
Veden: Sie sind wie dahinrasende Wagenlenker  

Auf ihrer Bahn. 
Sie, die Strahlenden, von schrecklicher Gestalt  
Machtvoll und Feinde-verschlingend,  
Auf Euren blitzgeladenen Wagen ...  
Schar Eurer Wagen, schreckliche Marut-Schar25. 
 

Joel 2, 6: Die Völker werden sich vor ihm entsetzen,  
Alle Angesichter werden bleich. 

                                                   
22 Vedic Hymns, Mandala I, Hymne 85. 
23 Ebenda, Hymne 39, 172. 
24 Ebenda, Hymne 86, 172. 
25 Ebenda, Hymne 172, 19, 36; Mandala V, Hymne 53. 
 



 301 

Veden: Bei Eurem Herannahen ducken sich die Menschenkinder... 
Ihr ließet Menschen erzittern,  
Ihr ließet Berge erzittern26. 
 

Joel 2, 7: Sie werden laufen wie die Riesen 
Und die Mauern ersteigen wie die Krieger,  
Ein jeglicher wird stracks vor sich daherziehen  
Und sich nicht säumen. 
 

Veden: Euer Sieg ist heftig, strahlend, schrecklich,  
Vollständig und zerschmetternd,  
Der schreckliche Zug der unermüdlichen Maruts,  
Voll schrecklicher Formen wie Riesen27. 
 

Joel schildert, wie diese Krieger mit Feuer und Wolken einherbrausen, die 
Mauer erklimmen, in die Fenster eindringen, in der Stadt umherreiten, und 
wie das Schwert ihnen nichts anhaben kann. In ähnlichen Wendungen 
schildern die Veden den Sieg dieser schrecklichen Schar.  
Wenn noch irgendwelche Zweifel über die Natur dieser „Schrecklichen“ 
bestehen, so sollten sie durch die folgenden Worte zerstreut werden: 

 
Joel 2,10: Vor ihnen erzittert das Land  

Und bebt der Himmel,  
Sonne und Mond werden finster,  
Und die Sterne verhalten ihren Schein. 
 

Die Maruts werden oft auch „Erschütterer von Himmel und Erde“ genannt. 
 

Veden: Ihr erschüttert den Himmel. 
Die Schrecklichen ... selbst was fest und unerschütterlich ist, 
Wird erschüttert. 
Wenn sie in ihrem schrecklichen Zug die Felsen erzittern ließen, 
Oder wenn die mannhaften Maruts erschütterten 
Den Rücken des Himmels. 
O nimm die entsetzliche Finsternis fort, 
Mache das Licht, nach dem wir schmachten28. 

                                                   
26 Vedic Hymns, Mandala I, Hymne 37. 
27 Ebenda, Hymne 168, 64. 
28 Ebenda, Mandala I, Hymnen 168, 167, 106, 38, 86. 
 



 302 

Die Erde ächzte, die Meteoriten – die Heerscharen des Herrn – erfüllten 
den Himmel mit einem Schlachtruf, der „den ganzen Raum der Erde 
durchdringt“ und „die Menschen taumelten vorwärts“. Dieses waren in 
Joels Worten die „Wunderzeichen am Himmel und auf Erden: Blut, Feuer 
und Rauchsäulen“, wenn die „Sonne in Dunkelheit getaucht ist und. der 
Mond in Blut“. 
Die Wolken, das Feuer, das schreckliche Getöse, die Finsternis in der 
Mitte des Tages, die phantastischen Erscheinungen am Himmel hin-
rasender Wagen, eilender Rosse, stürmender Krieger; das Erzittern der 
Erde, das Taumeln des Firmaments – angsterfüllt erlebten es die Menschen 
von den Ufern des Mittelmeers bis zum Indischen Ozean, denn es waren 
keine örtlichen Erscheinungen, sondern ein Walten kosmischer Kräfte in 
kosmischen Ausmaßen. Joel schrieb nicht von den Veden ab und nicht die 
Veden von Joel. Es ließe sich noch an vielen weiteren Fällen zeigen, wie 
selbst durch breite Meere getrennte Völker solche Erscheinungen in ganz 
ähnlichen Wendungen schildern. Dieses Schauspiel auf himmlischer 
Bühne entrollte sich, wenige Stunden nachdem es sich den Indern 
dargeboten hatte, über Ninive, Jerusalem und Athen, kurz danach über 
Rom und Skandinavien, und einige Stunden später über dem Lande der 
Mayas und Inkas. Die Zuschauer erblickten in den Himmelszeichen 
entweder Dämonen, wie die Erinnyen der Griechen und die Furien der 
Römer, oder Götter, die sie wie in den indischen Veden in Gebeten 
anriefen, oder schließlich die Vollstrecker des göttlichen Zorns, wie bei 
Joel und Jesaia. 
In dem Abschnitt „Jesaia“ vertraten wir die Ansicht, daß mit den Heer-
scharen des Herrn nicht das Heer der Assyrer gemeint war, sondern eine 
himmlische Schar. Jesaia nennt das Heer des Allerhöchsten „die Schreck-
lichen“. 
 

Denn er wird ein Panier aufwerfen fern unter den Heiden, 
und dieselbigen locken vom Ende der Erde: 
und siehe, eilend und schnell kommen sie daher; 
und ist keiner unter ihnen müde oder schwach; 
keiner schlummert, noch schläft; 
keinem geht der Gürtel auf von seinen Lenden, 
und keinem zerreißt ein Schuhriemen. 
Ihre Pfeile sind scharf und alle ihre Bogen gespannt. 
Ihrer Rosse Hufe sind wie Felsen geachtet, 
und ihre Wagenräder wie ein Sturmwind. 
Ihr Brüllen ist wie das der Löwen 



 303 

und sie brüllen wie junge Löwen ... 
Wie das Brausen des Meeres. 
Wenn man dann das Land ansehen wird, 
siehe, so ist es finster vor Angst 
und das Licht scheint nicht mehr oben über ihnen29. 

 
Auch hier finden wir wieder dieselben Züge: das mächtige Brausen, die 
wie ein Sturmwind wirbelnden Räder, die Rosse mit den felsharten Hufen, 
das verdunkelte Himmelslicht. 
 

Veden: Diese starken, männlichen, schwerbewaffneten Maruts  
streiten nicht untereinander; 
fest sind die Hörner, die Waffen an Euren Wagen,  
und auf Euren Gesichtern ist Leuchten30.  
Sie, die sie aus eigener Kraft,  
sich über Himmel und Erde erhoben haben ...  
sie sind großartig wie strahlende Helden,  
sie leuchten wie feindvernichtende Jünglinge31.  
Sie, die eilen und brausen wie Winde,  
strahlend wie züngelnde Flammen,  
gewaltig wie gepanzerte Krieger ...,  
die zusammenhalten wie die Speichen der Wagenräder,  
die Blicke aussenden wie sieghafte Helden,  
die flink sind, wie die schnellsten Rosse32. 
 

Die furchtbaren Erscheinungen streuten einen Hagel von Meteoriten aus, 
der die Mauern mit glühenden Gesteinssplittern bombardierte und in die 
Fenster flog; gleichzeitig wurden Städte durch das Wanken des Erdbodens 
in Trümmer gelegt. 
„ ... und die Menge der Schrecklichen“ ist „wie ein feiner Staub“, und ihr 
Ansturm „soll plötzlich bald geschehen“, sagt Jesaia33. Der Herr wird seine 
Schar schicken „mit Wetter und Erdbeben und großem Donner, mit 
Windwirbel und Ungewitter und mit Flammen des verzehrenden Feuers.“ 

 
                                                   
29 Jesaia 5, 26 ff. 
30 Mandala VIII, Hymne 20. 
31 Mandala X, Hymne 77. 
32 Ebenda, Hymne 78. 
33 Jesaia 29, 5. 
 



 304 

Diese Maruts sind Männer, leuchtend mit Blitzen,  
sie schießen mit Donnerkeilen,  
sie blasen mit dem Wind  
sie erschüttern die Berge34. 

 
Jesaia sagt, daß „die Schrecklichen wüten wie ein Ungewitter wider eine 
Mauer. Du (der Herr), Du demütigst der Fremden Ungestüm . .., die Hitze 
dämpft der Schrecklichen Siegesgesang“35. 
Wir sehen, daß Jesaia auch den Ausdruck „die Schrecklichen“ gebraucht, 
wie die Maruts des öfteren genannt werden. „Die Schrecklichen“ der 
Veden waren ebensowenig gewöhnliche Sturm wölken, wie „die Schreck-
lichen“ bei Joel und Jesaia Menschenwesen sind. Es beruht sicherlich nur 
auf einem Zufall, daß die Ähnlichkeit der Namen und Bilder bei den 
Propheten und in den Veden der Aufmerksamkeit der Religionswissen-
schaftler entgangen ist. 
Die Maruts sind als Kometen aufzufassen, die nach dem Zusammenstoß 
von Mars und Venus in großer Anzahl auf engen Umlaufbahnen am 
Himmel umherzuwirbeln begannen. Sie zogen dem Planeten Mars voraus 
oder folgten ihm nach. Der Name Mars (Genitiv: Martis) könnte gleichen 
Ursprungs sein wie das Wort Marut, und es ist befriedigend feststellen zu 
können, daß der philologische Zusammenhang tatsächlich bereits nach-
gewiesen ist36. Besonders befriedigend ist es, daß diese Beziehungen fest-
gestellt wurden ohne Kenntnis der weiteren Zusammenhänge zwischen 
dem Planeten Mars und den „Schrecklichen“. Durch Vergleichen hebrä-
ischer Geschichtstexte, astronomischer Angaben der Chinesen und latei-
nischer Götterkulte haben wir festgestellt, daß es der Planet Mars war, der 
im 8. und 7. Jahrhundert vor der Zeitwende eine Reihe von Katastrophen 
verursachte. In dem griechischen Epos fanden wir eine Erklärung, wie es 
dazu kam, daß die Venus aufhörte, die Erde zu bedrohen und der Mars 
diese Rolle übernahm. Bei diesen himmlischen Kämpfen war Ares oder 
                                                   
34 Vedic Hyrnns, Mandala V, Hymne 54. 
35 Jesaia 25, 4. 5. 
36 „Warum sollten wir etwas dagegen einwenden, daß Mars, Martis, eine Parallelform zu 
Marut ist? Ich sage nicht, daß die beiden Wörter identisch sind, ich behaupte nur, daß die 
Wurzel dieselbe ist ... Sollte noch irgendein Zweifel an der ursprünglichen Identität von 
Marut und Mars bestehen, so wird er vollends zerstreut durch den umbrischen Namen cerfo 
martio, der wie Graßmann (Kuhns Zeitschrift XVI, S. 190 usw.) gezeigt hat, genau dem 
Ausdruck sardah-s maruta-s, Schar der Maruts entspricht. Solche ins einzelne gehenden 
Übereinstimmungen können kaum zufällig sein.“ F. Max Müller, Vedic Hymns, 1891, I, S. 
XXV. 
 



 305 

Nergal, die ja beide nichts anderes als den Planeten Mars darstellen, von 
dämonischen Erscheinungen umgeben. Der Name Mars stammt von dem 
indischen Wort Marut ab; die Maruts, „die Schrecklichen“, sind „die 
Schrecklichen“ des Jesaia und Joel.  
Der Ursprung des griechischen Namens Ares ist philologisch umstritten,37 

und zugegebenermaßen sprachen gewisse Gründe gegen eine gemeinsame 
Wurzel mit dem Namen Mars. Es will mir scheinen, daß gerade so wie 
Mars sich von Marut, „dem Schrecklichen“ der Veden herleitet, der Name 
Ares von dem „Schrecklichen“ der Hebräer stammt, der bei Joel und Jesaia 
den Namen ariz hat. 
Eine nicht auf uns gekommene Textstelle des Plinius enthielt eine Be-
merkung des Inhalts, daß die Kometen von den Planeten hervorgebracht 
würden38. Auch die Soochow-Karte erwähnt Vorgänge in der Vergangen-
heit, bei denen Kometen aus Mars, Venus und anderen Planeten ent-
standen. 
 

Himmlische Musterstücke 
 
 

In den Vedischen Hymnen werden die Maruts angerufen: „Ihr und die 
Steine, die Ihr schleudert, mögen uns fernbleiben.“ Wenn Kometen nahe 
an der Erde vorbeiziehen, so fallen gelegentlich auch Steine nieder; das 
klassische Beispiel ist der Meteorit von Aigospotamoi, der niederging, 
während ein Komet am Himmel auftauchte39. Das indische Buch Vara-
hasanhita erblickt in den Meteoriten Vorzeichen einer Verheerung durch 
Feuer und Erdbeben40. 
Da die Planeten Götter waren, wurden die Steine, die sie oder die bei ihren 
Zusammenstößen entstehenden Kometen schleuderten, als göttliche 
Geschosse gefürchtet41 und, wenn sie aufgefunden wurden, entsprechend 
verehrt. 

                                                   
37 F.Max Müller, Vedic Hymns (1891) I, S. XXVI. 
38 Vgl. Pauly-Wissowa, Real-Encyclopaedie, Bd. XI, Spalte 1156. 
39 Aristoteles, Meteorologica I, 7. 
40 Frazer, Aftermath (Ergänzungen zu The Golden Bough) (1936), S. 312. Die beiden 
griechischen Städte Bura und Heiice wurden im Jahre 373 v. Chr. durch Erdbeben und 
Flutwellen zerstört und von Erde und Meer verschlungen, als ein Komet am Himmel 
auftauchte. 
41 Nach Mohammed trugen die Steine, die auf die verderbten Stämme herabfielen, die 
Namen derer, die sie umzubringen bestimmt waren. 
 



 306 

Der Stein des Chronos zu Delphi42, das Standbild der Diana zu Ephesus, 
das nach der Apostelgeschichte (19, 35) vom Jupiter herabfiel, die Steine 
des Amon und Seth zu Theben43 waren Meteoriten. Auch das Bild der 
Venus auf Cypern war ein Stein, der vom Himmel herabgefallen war44. 
Das Palladium von Troja war ein Stein, der „von Pallas Athene“45 (dem 
Planeten Venus) auf die Erde geschleudert wurde. Der -heilige Stein von 
Tyrus war ebenfalls ein mit der Astarte, dem Planeten Venus, in Verbin-
dung gebrachter Meteorit. „Als sie (Astarte) um die Welt zog, fand sie 
einen Stern aus der Luft oder vom Himmel fallen, den sie aufnahm und der 
heiligen Insel (Tyrus) weihte.“46 In Aphaca in Syrien fiel ein Meteorit, den 
man „für Astarte selbst“ hielt, weswegen man dort der Astarte einen 
Tempel errichtete; man feierte Feste, die „regelmäßig so gelegt wurden, 
daß sie mit dem Aufgehen der Venus als Morgenstern oder Abendstern 
zusammenfielen“47. 
Der Stein, auf dem der Tempel Salomos errichtet wurde – eben shetiya, 
der Feuerstein – ist ein Meteorit, der zu Beginn des 10. Jahrhunderts zur 
Zeit Davids niederging, gerade als am Himmel ein Komet erschien, der 
das Aussehen eines Mannes mit einem Schwert hatte48. Der heilige Schild 
des Numa in Rom, das Ancilium des römischen Mars, war ebenfalls ein 
Meteorstein; er fiel am Anfang des 7. Jahrhunderts vom Himmel49, und 
sein Ursprung war mit Mars verknüpft. 
Selbst in den Jahren, als der Planet Mars schon friedlich geworden war, 
wurde seine Stellung immer noch genau beobachtet, wenn Meteoriten fie-
len. So schrieben die Chinesen im Jahre 211 v. Chr.: „Als der Planet Mars 
nahe bei Antares stand, fiel in Toung-Kiun ein Stern herab, der beim Auf-
treffen auf dein Boden sich in einen Stein verwandelte.“50 Die Leute in der 

                                                   
42 G. A. Wainwright, The Coming of Iron, Antiquity X (1936), S. 6. 
43 Wainwright, Journal of Egyptian Archaeology XIX (1933), S. 49-52. 
44 Olivier, Meteors, S. 3. 
45 Vgl. Bancroft, The Native Races, III, S. 302. 
46 R. Cumberland, Sanchoniatho's Phoenician History (1720) S. 36. Lucian sagt, daß 
Astarte der herabgefallene Stern des Sanchoniathon war. Ebenda, S. 321; siehe auch F. 
Movers, Die Phönizier I, S. 639. 
47 Frazer, The Golden Bough V, S. 258 ff. Vgl. den Abschn. „Verehrung des Morgensterns“, 
Anm. 18. 
48 I.Chronik 21; II. Samuel 24. Siehe Traktat Yoma 5, 2; Vgl. Traktat Sotha 48 b; ebenso 
Ginzberg, Legends V, 15. 
49 Olivier, Meteors, S. 3. 
50 Abel-Rémusat, Catalogue des Bolides et des Aérolithes observés à la Chine, S. 7. 
 
 



 307 

Nachbarschaft schnitten eine ungünstige Prophezeiung für den Kaiser in 
den Stein ein, worauf dieser ihn zerstören ließ. Die Sitte, Botschaften an 
Völker oder Könige auf solche herabgefallene Steine einzuschneiden, war 
schon früher bekannt und auch später noch gebräuchlich.  
Einer der vom Himmel gefallenen Steine wird bis auf den heutigen Tag 
verehrt: Es ist der schwarze Stein der Kaaba in Mekka. Heute ist seine 
Oberfläche schwarz von den Berührungen und Küssen ungezählter Gläu-
biger, aber unter seinem Schmutzüberzug hat er noch immer seine ur-
sprüngliche rötliche Färbung. In eine Mauer der Kaaba eingelassen, stellt 
er den Gegenstand höchster Verehrung in Mekka dar, und die Pilger 
kommen Tausende von Meilen herbei, um ihn zu küssen.  
Die Kaaba ist älter als der Islam. Zu Beginn seiner Laufbahn verehrte 
Mohammed noch die Venus (el-Uzza) und andere Planetengötter, die 
selbst heute noch unter den Moslems als die „Töchter Allahs“ große Ver-
ehrung genießen51. 
Nach mohammedanischer Überlieferung fiel der schwarze Stein der Kaaba 
vom Planeten Venus52; eine andere Sage berichtet jedoch, das er von dem 
Erzengel Gabriel herabgebracht wurde53. Wir wollen davon ausgehen, daß 
diese Sage irgendeinen Hinweis auf den Ursprung des Steins birgt und uns 
fragen: Wer ist der Erzengel Gabriel? 

 
 
 

Die Erzengel 
 

In der Heiligen Schrift wird die Vernichtung von Sanheribs Heer einem 
„Strahl“ zugeschrieben, und einige Zeilen später heißt es, es sei die Tat 
eines Engels des Herrn gewesen54. In der Nacht nach jenem Tage, da der 
Schatten der Sonne um zehn Teilstriche zurückrückte, wurde das Heer des 
Sanherib durch einen mit lautem Getöse niederfahrenden Strahl vernichtet, 
heißt es in Talmud und Midraschim. Sie fügen noch genauer hinzu, daß 
dieser Schlag durch den Erzengel Gabriel „in Gestalt einer Feuersäule“55 
geführt wurde. In der vorliegenden Untersuchung ist nachgewiesen 
                                                   
51 Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, S. 34. 
52 F. Lenormand, Lettres assyriologiques (1871-1872) II, S. 140. 
53 Ebenda. 
54 II. Könige 19, 7. 35; Jesaia 37, 7; 37, 36. 
55 Babylonischer Talmud, Traktat Sanhedrin 95 b; Tosefta Targum, Jesaia 10, 32; Aggadat 
Shir 5, 39 und 8, 65; Hieronymus zu Jesaia 30, 2. 
 



 308 

worden, daß es ein Werk des Planeten Mars war. 
Sind die Erzengel Planeten? „Nach einer alten, bis auf gaonische Zeiten 
zurückgehenden Überlieferung gab es sieben Erzengel, von denen jeder 
mit einem Planeten verbunden ist.“56 „Man glaubte, daß die sieben Erz-
engel durch ihre Beziehungen zu den Planeten und Gestirnen eine wichtige 
Rolle in der Himmelsordnung spielten. Über die Zuordnung der einzelnen 
Engel und Planeten gibt es verschiedene Lesarten.“57 In einigen mittel-
alterlichen Schriften wird Gabriel mit dem Mond in Verbindung gebracht, 
in ein oder zweien jedoch mit Mars58. Folgende Tatsache macht es aber 
möglich, den Engel Gabriel zu identifizieren: Er steht nämlich mit der 
Gründung Roms in Zusammenhang. Die jüdische Sage erzählt, daß, als 
Salomo die Tochter des Pharao zum Weibe nahm, „der Erzengel Gabriel 
vom Himmel herniederstieg und ein Schilfrohr in das Meer steckte. Um 
dieses Schilfrohr setzte sich allmählich immer mehr Erde ab, bis 
schließlich an dem Tage, als Jerobeam das Goldene Kalb aufstellte, eine 
kleine Hütte auf der Insel gebaut werden konnte. Dies war die erste Stätte 
Roms“59. Hier wird also Gabriel in der Rolle dargestellt, die die Römer 
dem Mars zuschreiben, nämlich der eines Gründers von Rom60. Unsere 
Annahme, daß der Planet Mars die Zerstörung von Sanheribs Heer im 
Frühjahr 687 v. Chr. verursachte, wird auch durch rabbinische Quellen 
nahegelegt: da der Erzengel Gabriel nur ein anderer Name für den 
Planeten Mars ist, kannten die alten Juden die Herkunft des „Strahl“ und 
das eigentliche Wesen des „Engels des Heern“, der das Assyrerheer 
vernichtete.  
Gabriel ist der über das Feuer gesetzte Engel und, nach Origenes61, auch 
der Engel des Krieges. So erkennen wir in ihm wiederum Mars-Nergal. 
Die rabbinische Überlieferung besagt auch, daß Gabriel den Assyrern in 
Sanheribs Heer, bevor sie starben, erlaubte, „den Gesang der Himm-
lischen“ zu hören, der als ein von der engen Annäherung des Planeten 
herrührendes Getöse gedeutet werden kann. Die Worte Jesaias (33, 3): 
                                                   
56 J. Trachtenberg, Jewish Magic and Superstition (1939), S. 98. 
57 Ebenda, S. 250. 
58 Ebenda, S. 251. 
59 Ginzberg, Legends VI, 128 und 280, gestützt auf Traktat Shabbat 56 b und andere 
Quellen; auch M. Grünbaum, Gesammelte Aufsätze zur Sprach- und Sagenkunde (1901), S. 
169 ff. 
60 Livius, Geschichte Roms I, Vorwort; Macrobius, Saturnalia XII. 
61 Origenes, De principiis I, 8:  „Ein bestimmtes Amt ist jeweils einem bestimmten Engel 
zugewiesen ... dem Engel Gabriel das Führen von Kriegen“, vgl. Traktat Shabbat 24. 
 
 



 309 

„Die Völker flohen vor dem Lärm des Getümmels (hamon)“ sind nach der 
vom hl. Hieronymus aufgezeichneten jüdischen Überlieferung auf Gabriel 
zu beziehen, da Hamon einer seiner Namen ist62.  
Der Planet Mars ist rot, und Maadim (Der Rote oder Einer-der-rötet) ist 
der Name für Mars in den hebräischen astronomischen Schriften. An einer 
Stelle heißt es: „Der Höchste schuf den Mars – Maadim –, auf daß er sie 
(die Völker) hinab in die Hölle würfe.“63 
Einige rabbinische Quellen schreiben die Vernichtung von Sanheribs Heer 
dem Erzengel Michael zu, einige auch beiden Erzengeln64. Wer aber ist der 
Erzengel Michael? 
Die ganze Geschichte des Exodus ist mit dem Erzengel Michael verknüpft. 
In Exodus 14, 19 wird die Feuer- und Rauchsäule auch Engel Gottes 
genannt. Nach den Midraschim65 war es der Erzengel Michael selber, der 
zwischen den Kindern Israel und den Ägyptern „eine Wand von Feuer“ 
errichtete. Es heißt, Michael sei aus Feuer gemacht. Die Haggadah sagt: 
„Michael wurde als Hohepriester des himmlischen Heiligtums eingesetzt 
zur selben Zeit, da Aaron zum Hohenpriester Israels gemacht wurde“, das 
ist zur Zeit des Auszugs aus Ägypten. Michael war auch der Engel, der 
Josua, dem Sohne Nuns, erschien. 
Der himmlische Kampf am Roten Meer hat seinen Niederschlag in der 
wohlbekannten Darstellung des Kampfes Michaels mit dem Drachen 
gefunden. Michael erzeugt Feuer durch Berühren der Erde, und er war es 
auch, dessen Erscheinung im brennenden Dornbusch sichtbar wurde. Er 
hat seinen Sitz im Himmel und ist der Vorbote der Schechina, der Gottes-
gegenwart, aber als Luzifer stürzt er vom Himmel herab und seine Hände 
werden von Gott gebunden. Alle diese Merkmale und Taten des Erzengels 
Michael66 lassen uns erkennen, welchen Planeten er darstellt: den Planeten 
Venus. 
Der Erzengel Michael, der Planet Venus, und der Erzengel Gabriel, der 
Planet Mars, erretteten das Volk Israel bei zwei dramatischen Ereignissen. 
Als am Roten Meer das den fliehenden Gefangenen nacheilende 

                                                   
62 Hieronymus zu Jesaia 10, 3; Aggadat Shir 5, 39; Ginzberg, Legends VI, 363. Vgl. V. 
Vikentiev, Le Dieu ,Hemen’, Receuil de Travaux (1930), Faculté des Lettres, Université 
Egyptienne, Cairo. 
63 Pesikta Raba 20, 38 b. 
64 Midrasch Shemot Raba (ed. Wilna, 1887), 18, 5; Tosefla Targum II. Könige 19, 35. 
65 Pirkei Rabbi Elieser, 42. 
66 Eine ausgiebige Literatur über den Erzengel Michael findet sich bei Ginzberg, Legends, 
Registerband unter „Michael“. 
 



 310 

Ägypterheer in der Entfernung auftauchte („die Kinder Israel erhoben ihre 
Augen und siehe, die Ägypter zogen ihnen nach; und sie waren arg 
erschrocken“67), teilten sich die Wasser des Meeres, und die Fliehenden 
zogen trockenen Fußes über den Boden des Sees und erreichten das andere 
Ufer. Ihre Feinde wurden durch die losgelassenen Flutwellen vernichtet, 
die beim Überschlagen des Funkens zwischen Venus und Erde zusammen-
fielen. 
800 Jahre später fielen die Assyrer, die ein Menschenalter zuvor die Zehn 
Stämme Israels in eine Verbannung schleppten, aus der sie nie wieder 
zurückkehrten, in Judäa ein, um das aufrührerische Juda zu zerschmettern 
und es aus seiner Heimat und von der Bühne der Geschichte verschwinden 
zu lassen. Ein Strahl von dem Planeten Mars fuhr auf das Lager der 
Assyrer herab und vernichtete es. Die rabbinischen Quellen, die diese Tat 
beiden Erzengeln zuschrieben, irrten darum nicht. Venus drängte Mars auf 
die Erde zu, und so wurden sie beide zu Werkzeugen der Zerstörung. Der 
Verfasser des apokryphen Buches der Himmelfahrt Moses' wußte, daß 
„Venus und Mars jeder so groß wie die ganze Erde“ sind68. Dank ihrem 
Eingreifen in Augenblicken der Gefahr, wenn die Existenz des Volkes 
Israel auf dem Spiele stand, wurden Michael und Gabriel als 
„Schutzengel“ des ewigen Volkes betrachtet. 
Gabriel ist der hebräische Herkules (Herakles). In der Tat sagen die klas-
sischen Schriftsteller ausdrücklich, daß Herkules ein anderer Name für den 
Planeten Mars ist69. Im Lukas-Evangelium (1, 26) erscheint Gabriel als der 
Engel der Verkündigung an Maria. 
In der römisch-katholischen Kirche ist Michael der Besieger Satans, 
„Haupt der himmlischen Heerscharen und erster der Heiligen nach Maria“. 

 
 

Planetenverehrung in Judäa im 7. Jahrhundert 
 
 

Im nördlichen Königreich war die Loslösung der Gottheit von dem 
Himmelskörper noch nicht ganz vollzogen, als das Königreich zerstört 
                                                   
67 Exodus 14, 10. 
68 Ginzberg, Legends II, 307. 
69 Siehe den Abschnitt „Die Verehrung des Mars“, Anm. 29. Plutarch schrieb in Über das 
Schicksal der Römer XII: „Es wird versichert, daß Herkules in einer langen Nacht 
empfangen wurde, während der Tag zurückgerollt und gegen alle Ordnung der Natur 
verlangsamt, die Sonne aber angehalten worden war.“ 
 



 311 

(723 oder 722 v. Chr.) und seine Bevölkerung in die Gefangenschaft 
geführt wurde. „Und sie (die Stämme des nördlichen Königreiches) 
verließen alle die Gebote des Herrn, ihres Gottes, und machten sich zwei 
gegossene Kälber und ein Ascheraschild und beteten an alles Heer des 
Himmels und dienten Baal“ (II. Könige 17, 16). 
Nur wenige Jahre nach der Errettung Judäas aus der Hand Sanheribs 
baute Manasse, der Sohn Hiskias, „allem Heer des Himmels Altäre in 
beiden Höfen am Hause des Herrn“ (II. Könige 21, 5). „Denn er (Ma-
nasse) baute wieder die Höhen, die sein Vater Hiskia abgebrochen hatte, 
und stiftete den Baalim Altäre und machte Ascherabilder und betete an 
alles Heer des Himmels und diente ihnen“ (II. Chronik 33, 3.) Erst zur 
Zeit Josias, Manasses Enkel, und kurz vor der babylonischen Gefangen-
schaft, mündete die lange geistige Entwicklung, die das jüdische Volk 
während seines langen Ringens um seine nationale Existenz und um die 
Läuterung seiner Gottesvorstellung führte, in einem reinen Monotheis-
mus. „Und der König (Josia) gebot dem Hohenpriester Hilkia ... , daß sie 
sollten aus dem Tempel des Herrn tun alle Geräte, die dem Baal und der 
Aschera und allem Heer des Himmels gemacht waren. Und sie ver-
brannten sie außen vor Jerusalem im Tal Kidron, und ihre Asche ward 
getragen gen Bethel. Und er tat ab die Götzenpriester, welche die Könige 
Judas eingesetzt hatten zu räuchern auf den Höhen in den Städten Judas 
und um Jerusalem her. Auch die Räucherer des Baal und der Sonne und 
des Mondes und der Planeten und alles Heeres am Himmel“ (II. Könige 
23, 4-5). 
Die Heilige Schrift verschweigt nicht, daß in Judäa wie in Israel der 
Planetenkult bei Priestern und Königen, bei vielen Propheten und auch 
beim Volke allgemein üblich war. So sagt Jeremia, der Zeitgenosse Josias: 
„Zu derselbigen Zeit, spricht der Herr, wird man die Gebeine der Könige 
Judas, die Gebeine ihrer Fürsten, die Gebeine der Priester, die Gebeine der 
Propheten, die Gebeine der Bürger zu Jerusalem aus ihren Gräbern werfen; 
und man wird sie hinstreuen unter Sonne, Mond und alles Heer des 
Himmels, welche sie geliebt und denen sie gedient haben, denen sie 
nachgefolgt sind und die sie gesucht und angebetet haben“ (Jeremia 8, 1-
2). Und weiter sagt er: „Dazu sollen die Häuser zu Jerusalem und die 
Häuser der Könige Judas ebenso unrein werden, als die Stätte Thopheth; 
ja, alle Häuser, wo sie auf den Dächern geräuchert haben allem Heer des 
Himmels“ (Jeremia 19, 13).  
In den Tagen des Propheten Jeremia und des Königs Josia wurde in einem 
Gelaß des Tempels eine Schriftrolle gefunden (II. Könige 22). Es



 312 

wird allgemein angenommen, daß es sich um das Buch Deuteronomium 
handelt, das letzte Buch des Pentateuch. Der Text der Rolle hinterließ bei 
dem König einen tiefen Eindruck. 
„Daß Du auch nicht Deine Augen aufhebest gen Himmel und sehest die 
Sonne und den Mond und die Sterne, das ganze Heer des Himmels, und 
fallest ab, und betest sie an, und dienest ihnen, welche der Herr, Dein Gott, 
verordnet hat allen Völkern unter dem ganzen Himmel“ (Deuteronomium 
4, 19). 
„Du sollst Dir kein Bildnis machen, keinerlei Gleichnis weder des, das 
oben im Himmel, noch des, das unten auf Erden ...“ (5, 8), eine wörtliche 
Wiedergabe einer Stelle der Zehn Gebote (Exodus 20, 4).  
„Wenn unter Dir gefunden wird ... ein Mann oder Weib, der da Übles 
tut ... und hingeht und dient anderen Göttern, und betet sie an, es sei 
Sonne oder Mond oder das ganze Heer des Himmels, was ich nicht 
geboten habe ... so sollst Du denselben Mann oder dasselbe Weib her-
ausschaffen ... und sollst sie zu Tode steinigen“ (17, 2-5). So sehen wir, 
wie das jahrhundertelange Ringen um den jüdischen Gott – Schöpfer und 
nicht unbeseelter Planet, selbst eine Schöpfung, – in den letzten Jahr-
zehnten vor der babylonischen Gefangenschaft weitergeht, gestützt auf 
das Buch, dessen Urheberschaft Moses zugeschrieben wird.  
Als das Volk Jerusalems nach Babylon in die Verbannung geführt 
wurde und es Gruppen von Flüchtlingen gelang, nach Ägypten zu ent-
kommen und dabei Jeremia mitzunehmen, sagten sie zu ihm: „Statt 
dessen wollen wir ... der Himmelskönigin räuchern und ihr Trankopfer 
opfern, wie wir und unsere Väter, unsere Könige und Fürsten getan 
haben in den Städten Judas und auf den Gassen zu Jerusalem. Denn da 
hatten wir auch Brot genug und ging uns wohl und sahen kein Unglück. 
Seit der Zeit aber, daß wir haben abgelassen der Himmelskönigin zu 
räuchern und Trankopfer zu opfern, haben wir allen Mangel gelitten 
und sind durch Schwert und Hunger umgekommen“ (Jeremia 44, 17-
18). 
Diese Bibelstelle macht deutlich, daß nach Ansicht der ehemaligen Be-
wohner Jerusalems, die in Ägypten Zuflucht suchten, die Katastrophe 
nicht darum über ihr Volk gekommen war, weil sie von ihrem Herrgott 
abgelassen hatten, sondern weil sie in den Tagen des Josia und seiner 
Söhne aufgehört hatten, die Planetengötter Manasses und insbesondere 
die Himmelskönigin, den Planeten Venus zu verehren. Aus den zu Be-
ginn des 6. Jahrhunderts nach Ägypten Entkommenen wurde in Ebb



 313 

(Elephantine) in Südägypten eine Militärkolonie gegründet. Zu Beginn 
unseres Jahrhunderts wurden Papyrusurkunden dieser Kolonie gefunden, 
und die darin erwähnten frommen Namen zahlreicher Kolonisten be-
zeugen, daß sie getreulich zu Jahwe, dem Herrn des Himmels beteten.  
Die Gelehrten waren jedoch sehr verblüfft, als sie auf einem der Papyri 
den Namen Anat-Yahou fanden. Sie waren unsicher, ob dies der Name 
einer Göttin, eines Ortes oder einer Person sei. „Anat ist die bekannte, 
auf einer zyprischen Inschrift mit Athene identifizierte ... Kriegsgöttin 
Kanaans.“70 Die hier aufgezeigten historischen Tatsachen dürften das 
Verständnis dieses Kults erleichtern. Der Grund für diese 
Verschmelzung von Namen aus so verschiedenen Kulten war die dunkle 
Erinnerung, daß der Planet Venus eine so bedeutsame Rolle in jenen 
fernen Tagen spielte, als die Vorväter dieser Flüchtlinge dieses Land 
Ägypten verließen und durch den Aufruhr von Feuer und Wasser, durch 
Meer und Wüste zogen. 
Das jüdische Volk hat sich seine „Überlegenheit“71 nicht an jenem einen 
Tage am Berge der Gesetzgebung erworben; es erhielt die Botschaft von 
dem einen Gotte nicht als Geschenk. Es rang darum; und Schritt um 
Schritt, von der Rauchwolke, die sich über dem verwüsteten Tale von 
Sodom und Gomorrha erhob, von der Feuerprobe der Heimsuchung 
Ägyptens, von der Errettung am Roten Meer zwischen himmelhohen 
Wasserwänden, von der Wanderung durch die wolkenverhüllte Wüste 
inmitten brennenden Erdöls, von den inneren Kämpfen, von der Suche 
nach Gott und nach Gerechtigkeit zwischen Mensch und Mensch, von dem 
verzweifelten und heldenhaften Kampf um seine völkische Existenz, auf 
diesem schmalen Streifen Landes zwischen den gewaltigen Reichen 
Assyriens und Ägyptens, wurde es auserwählt, die Botschaft von der 
Brüderlichkeit aller Menschen zu allen Völkern der Welt zu bringen. 
 
 

                                                   
70 E. Sachau, Aramäische Papyrus und Ostraka aus einer jüdischen Militärkolonie zu 
Elephantine (1911), S. XXV. 
71 S. A. B. Mercer, The Supremacy of Israel (1945). 



 314 

 



 315 

Kapitel 6 
 
 

KOLLEKTIVER  ERINNERUNGSVERLUST 
 

Auf jeden Fall scheinen sie diese Katastrophe 
eigenartig schnell vergessen zu haben. 
 

– Plato, Gesetze III 
 
 
Es ist eine erwiesene Tatsache, die sich aus dem Studium der mensch-
lichen Psyche ergibt, daß die schrecklichsten Erlebnisse der Kindheit 
(manchmal sogar des Mannesalters) oft vergessen werden und ihre 
Erinnerung, aus dem Bewußtsein ausgelöscht, in die Sphäre des Unter-
bewußtseins verdrängt wird, wo sie weiterlebt und in seltsamen Angst-
vorstellungen zum Ausdruck kommt. Gelegentlich werden diese Erleb-
nisse in Zwangsneurosen umgeprägt oder tragen gar zu Persönlichkeits-
spaltungen bei. 
Eines der schrecklichsten Erlebnisse in der Vergangenheit der Menschheit 
war der Weltenbrand und alles, was damit einherging: schauerliche 
Himmelserscheinungen, unaufhörliche Erdstöße, Lavaausbrüche von 
Tausenden von Vulkanen, in der Glut schmelzende Landstriche, kochende 
Meere, versinkende Kontinente, urzeitliches Chaos im Hagel glühender 
Steine, das Krachen der aufberstenden Erde, und das laute Tosen der 
Aschenstürme. 
Es gab mehr als nur einen Weltenbrand, aber der allerschrecklichste war 
der in den Tagen des Auszugs aus Ägypten. In Hunderten von Bibelstellen 
werden diese Vorgänge von den alten Juden geschildert. Nach der 
Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft im 6. und 5. Jahrhundert 
beschäftigten sie sich dann zwar weiter mit dem Studium und der 
Weitergabe dieser Überlieferungen; aber sie verloren dabei ganz die 
furchtbare Wirklichkeit aus den Augen, die dahintersteckte. Offenbar 
hielten die Generationen nach dem babylonischen Exil alle diese Schil-
derungen lediglich für die dichterische Ausdrucksweise religiöser 
Schriften. Die Talmudisten zu Beginn unserer Zeitrechnung erörterten, ob 
die in alten Überlieferungen prophezeite Feuersflut stattfinden werde oder 
nicht; die, welche es bestritten, gründeten ihre Beweisführung auf das 
göttliche Versprechen im Buche Genesis, daß sich die Sintflut nicht 
wiederholen werde. Die Verfechter der gegenteiligen Meinung argumen-



 316 

tierten, daß sich zwar die Wassersflut nicht wiederholen werde, wohl aber 
die Feuersflut kommen könnte, wofür sie bezichtigt wurden, das 
Versprechen des Herrn zu kleinlich auszudeuteln1. Beide Seiten übersahen 
den hervorstechendsten Teil dieser Überlieferungen: die Geschichte vom 
Auszug aus Ägypten und all die Berichte über die kosmische Katastrophe, 
die in den Büchern Mosis und der Propheten sowie allenthalben in der 
Bibel erwähnt werden. 
Den Ägyptern des 6. vorchristlichen Jahrhunderts waren die Katastrophen, 
die andere Länder heimgesucht hatten, bekannt. Plato gibt die Geschichte 
über die Zerstörung der Welt mit Sintfluten und Weltenbränden wieder, 
die Solon in Ägypten gehört hatte: „Ihr erinnert Euch nur an eine Sintflut, 
obwohl viele Katastrophen vorher stattgefunden haben.“ Die ägyptischen 
Priester, die behaupteten, daß ihr Land bei diesen Ereignissen verschont 
geblieben sei, vergaßen ganz, was sich in Ägypten ereignet hatte. Wenn im 
Zeitalter der Ptolemäer der Priester Manetho seine Geschichte des Hyksos-
Einfalls mit dem besonderen Hinweis beginnt, nichts Näheres zu wissen 
über den Vernichtungsschlag himmlischen Zornes, der das Land traf, so 
wird offenbar, daß die beim Besuch Solons und Pythagoras' 
möglicherweise noch lebendigen Erinnerungen in der Zeit der Ptolemäer 
bereits in Vergessenheit geraten waren. Nur eine ganz vage Überlieferung 
von einem Weltenbrand hatte sich erhalten, ohne daß jemand gewußt hätte, 
wann oder wie er sich zutrug.  
Der Priester, dessen Unterhaltung mit Solon Plato schildert, meinte, die 
Erinnerung an die Wasser- und Feuerkatastrophen sei verlorengegangen, 
weil alle schriftkundigen Menschen mitsamt ihren kulturellen Errungen-
schaften darin umkamen, und diese Umwälzungen „blieben euch un-
bekannt, da für viele Generationen die Überlebenden dahinstarben, nicht 
mächtig, sich schriftlich mitzuteilen“2. Eine ähnliche Begründung findet 
sich bei dem Alexandriner Philo, der im ersten Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung schrieb: „Auf Grund der unentwegten und wiederholten 
Verwüstungen durch Feuer und Wasser empfingen die jüngeren 
Geschlechter von den älteren nicht die Erinnerung an die Reihenfolge der 
Ereignisse.“3 
Obwohl Philo von den wiederholten Verwüstungen durch Feuer und 
Wasser wußte, fiel ihm nie auf, daß im Buch Exodus ein Weltenbrand 

                                                   
1 Vgl. Ginzberg, Mabul shel esh in Ha-goren VIII, 35-51. 
2 Plato, Timaus 23 C. 
3 Philo, Moses II. 
 



 317 

geschildert wird, und ebensowenig kam ihm der Gedanke, daß sich 
irgendetwas dieser Art in den Tagen Josuas oder gar Jesaias zugetragen 
hätte. Er glaubte, daß es das Buch Genesis sei, das die Geschichte ent-
hielte, „wie Feuer und Wasser eine große Verwüstung alles Irdischen 
bewirkten“, und daß die Zerstörung durch Feuer, die ihm von den Lehren 
der griechischen Philosophen bekannt war, mit der Zerstörung von Sodom 
und Gomorrha identisch gewesen sei. 
Die Erinnerung an die Katastrophen wurde völlig ausgelöscht – nicht 
mangels schriftlicher Überlieferungen, sondern infolge eines höchst kenn-
zeichnenden Vorganges, der später ganze Völker, die Gebildeten unter 
ihnen nicht ausgenommen, in diesen Überlieferungen lediglich Gleichnisse 
und Sinnbilder sehen ließ, wo in Wirklichkeit ganz deutlich kosmische 
Ereignisse geschildert wurden. 
Es ist eine psychologische Erscheinung im Leben einzelner Individuen wie 
auch ganzer Völker, daß die allerschrecklichsten Erlebnisse der Ver-
gangenheit vergessen oder in das Unterbewußtsein verdrängt werden. 
Eindrücke, die unvergeßlich sein sollten, sind wie ausgelöscht. Ihre Spuren 
und ihre entstellten Abbilder im Leben der Völker aufzudecken ist eine 
Aufgabe ähnlich der, den Erinnerungsverlust einer Einzelperson zu 
überwinden. 

 
 

Volkssagen 
 
 

Ein Tag sagt's dem andern und eine Nacht 
tut's kund der andern. Es ist keine Sprache 
noch Rede, da man nicht ihre Stimme höre. 
 

Psalm 19, 3-4 
 
 
Die Gelehrten, die sich der Aufgabe unterziehen, die Märchen und Sagen 
der Völker zu sammeln und zu erforschen, wissen, daß Volkssagen der 
Auslegung bedürfen, da diese Geschichten ihrer Ansicht nach nie simple 
und unmittelbare Phantasieprodukte sind, sondern in ihnen eine tiefere 
Bedeutung verborgen liegt. 
Auch die Sagen der Völker der Antike, vor allen der Griechen, gehören 
hierher. Bereits in vorchristlicher Zeit bemühte man sich um die Aus-
legung dieser Mythen, wobei viele Betrachter bereits ihren symbolischen 
Charakter erkannten. 



 318 

Im 4. Jahrhundert n. Chr. zeigt sich zuerst bei Macrobius die Tendenz, in 
manchen alten ägyptischen und griechischen Göttern eine Personifizierung 
der Sonne zu sehen. Macrobius verglich Osiris mit der Sonne und Isis mit 
dem Mond, ohne auf die Meinung früherer Autoren Rücksicht zu nehmen, 
und deutete auch Jupiter als die Sonne.  
In dem Maße, wie die Rolle der Planeten in der Geschichte der Welt 
immer mehr in Vergessenheit geriet, gewann die Deutungsweise, die diese 
Naturmythen mit Sonne und Mond in Zusammenhang bringt, an Boden. 
Im 19. Jahrhundert wurde es Mode, in den alten Mythen einfach Versinn-
bildlichungen von Sonne und Mond und ihren täglichen, monatlichen und 
jährlichen Bahnbewegungen zu sehen. Nicht nur Ra, Ammon, Marduk, 
Phaëthon und gar Zeus4, sondern auch Sagenkönige wie Ödipus wurden zu 
Sonnensymbolen5. 
Diese überragende Rolle von Sonne und Mond in der Mythologie spiegelt 
ihre Bedeutung in der Natur wider. In alten Zeiten spielten jedoch die 
Planeten eine entschieden gewichtigere Rolle in den Vorstellungen der 
Völker, wie ihre religiösen Anschauungen bezeugen. Es ist richtig, daß 
auch Sonne und Mond (Schamasch und Sin, Helios, Apollo und Selene) zu 
den Planetengöttern gerechnet wurden, aber gewöhnlich waren sie nicht 
die bedeutendsten. Die heutigen Gelehrten mag es verblüffen, sie unter den 
sieben Planeten aufgeführt zu finden, da diese beiden Himmelskörper so 
ungleich mehr hervortreten als die Planeten; womöglich noch mehr muß 
uns das Vorherrschen von Saturn, Jupiter, Venus und Mars überraschen, 
solange wir nicht wissen, was sich vor einigen tausend Jahren am Himmel 
abspielte. 
Die heutigen Volkskundler befassen sich in erster Linie mit dem Mär-
chenschatz primitiver Völker, der noch nicht von Generationen von 
Abschreibern und Bearbeitern umgepflügt ist. Man hofft, daß er, so an der 
Quelle gewonnen, einiges Licht nicht nur auf die Mentalität dieser Völker 
selbst, sondern au h auf zahlreiche allgemeine Fragen der Soziologie und 
der Psychologie   werfen könne. 
Die soziologische Methode durchforscht die Mythologie nach Hinweisen 
auf Sitten und Gewohnheiten. Volkskundler wie James Frazer dehnten 
ihre Untersuchungen auf diesen Aspekt aus. Freud richtete als Psycho-
                                                   
4 Ovid läßt in der Geschichte von Phaëthon ganz klar zum Ausdruck kommen, daß Zeus und 
die Sonne zwei verschiedene Gottheiten sind. 
5 Ich beabsichtige, in einem besonderen Werk dem historischen Urbild  des Königs Ödipus 
der Sage nachzuspüren. 
 
 



 319 

loge sein besonderes Augenmerk auf das Motiv des Vatermordes und 
stellte es so dar, als handle es sich dabei im Altertum um eine allgemein 
übliche Einrichtung, in der Gegenwart um einen unterbewußten Drang. 
Allgemein übliche Einrichtungen und Gewohnheiten des Familienlebens 
lassen jedoch keine Mythen entstehen. In einer Arbeit über diesen Gegen-
stand wird sehr richtig auf diese Tatsache hingewiesen: „Das Normale und 
Alltägliche in Natur und menschlicher Umgebung regt die Ein-
bildungskraft selten zur Sagenschöpfung an, viel eher das Ungewöhnliche 
– eine entsetzliche Naturkatastrophe oder ein schrecklicher Verstoß gegen 
die Gesetze der Gesellschaft.“6 
Die alltäglichen Vorgänge in der Natur geben womöglich noch weniger 
Anlaß zur Entstehung von Sagen als das tägliche Leben des Stammes. 
Jeden Morgen geht die Sonne auf und zieht ihre Bahn von Osten nach 
Westen; viermal im Monat tritt der Mond in eine neue Phase ein; viermal 
wechseln die Jahreszeiten – diese regelmäßigen Abläufe erregen die 
Phantasie nicht, da sie nichts Unerwartetes darstellen. Sonnenaufgang und 
Sonnenuntergang, Morgentau und Abendnebel sind recht allgemeine 
Erlebnisse, und wenn ein einzelnes Ereignis im Lauf des Lebens uns auch 
beeindrucken mag, so verblassen- doch die vielen Sonnenaufgänge und 
Sonnenuntergänge in unserer Erinnerung, und einer sieht wie der andere 
aus. Seneca sagt: „Aus eben diesem Grunde erregt die Schar der Sterne, 
die doch dem unermeßlichen Himmelsgewölbe seine Schönheit verleiht, 
nicht die Aufmerksamkeit der großen Masse; erst wenn in der Ordnung 
des Weltalls eine Veränderung eintritt, sind alle Blicke auf den Himmel 
gerichtet.“7 
Selbst örtliche Naturkatastrophen lassen noch keine kosmischen Mythen 
entstehen, mögen sie auch an sich als ungeheuer angesehen werden. Den 
nachhaltigsten Eindruck auf die Bewohner der Erde übten vielmehr die 
großen Weltkatastrophen der Vergangenheit aus, mit denen wir uns so 
ausführlich beschäftigt haben. Kometen, die mit solchen Weltkatastrophen 
zusammenhingen und ein schreckenerregendes Aussehen hatten – das war 
die Art von Erscheinung, die Phantasie der Völker wirklich zu erregen. 
Aus irgendeinem Grunde aber werden sie und der Eindruck, den sie auf 
die Volker des Altertums gemacht haben müssen, zur Erklärung der Sagen 
und Mythen nirgends herangezogen. 
 
                                                   
6 L. R. Farnell, The value and the methods of mythological study, Proceedings of the British 
Academy, 1919-20, S. 47. 
7 Naturales quaestiones VII 
 



 320 

Seit der Erfindung der Druckerpresse kann die große Aufregung und 
Massenhysterie, die von den besonders auffälligen Kometen ausgelöst 
wurde, in zahlreichen zeitgenössischen Büchern und Flugschriften ver-
folgt werden. Sollten die Alten solchen Gefühlen völlig unzugänglich 
gewesen sein? Wenn nicht: warum denken dann die Exegeten der 
Heiligen Schrift und die Bearbeiter der klassischen Epen mit keinem 
Gedanken an solche Himmelserscheinungen, die doch auch die Alten tief 
beeindruckt haben müssen? Oder sollten in diesen alten Zeiten keine 
Kometen am Himmel erschienen sein? Das kann doch wohl nur als 
rhetorische Frage gelten. 
Wenn wir uns alles dies vor Augen halten, kann uns die Antwort auf die 
Frage nicht mehr schwer fallen, warum bei zahlreichen Völkern gewisse 
Vorstellungen in überraschender Übereinstimmung anzutreffen sind, 
obwohl sie völlig verschiedenen Kulturkreisen angehören und oft durch 
Ozeane voneinander getrennt sind. 

 
 

Ur-Vorstellungen der Völkerseele 
 
 

Die Übereinstimmungen in den Sagenmotiven zahlreicher Völker der 
fünf Kontinente und der Meeresinseln stellten die Menschen- und Völ-
kerkunde vor ein schwieriges Problem. Den Wanderungen der Völker 
kann wohl eine Wanderung ihres Gedankengutes nachgefolgt sein, aber 
wie konnten ganz ungewöhnliche Sagenmotive zu völlig abgelegenen 
Inseln gelangen, deren Urbewohner keinerlei Möglichkeiten haben, das 
Meer zu überqueren? Und wenn das geistige Kulturgut gewandert sein 
soll, warum wanderte die technische Kultur dann nicht mit? Völker, die 
noch mitten in der Steinzeit leben, besitzen die gleichen, oft sehr selt-
samen Sagenmotive wie die Kulturvölker. Die besondere Originalität 
mancher Sagen schließt jede Annahme, daß an allen vier Enden der Welt 
aus reinem Zufall die gleichen Motive entstanden seien, von vornherein 
aus. Dieses Problem schien für die Wissenschaft derart ausweglos, daß 
man sich schließlich zu der Erklärung genötigt sah, es handle sich bei 
solchen Sagenmotiven um prae-existierende (von Urbeginn vorhandene) 
Vorstellungen in der Seele der Völker; der Mensch soll mit diesen Vor-
stellungen geboren werden gerade so, wie ein Tier mit dem Trieb geboren 
wird, seine Art zu vermehren, seine Nachkommen aufzuziehen, ein Lager 
oder ein Nest zu bauen, in Herden zu leben oder in Rudeln in



 321 

weit entfernte Länder zu wandern. Aber es dürfte schwer halten, auf solche 
Weise etwa zu erklären, warum die Ureinwohner Amerikas sich eine Hexe 
als ein Weib vorstellten, das auf einem Besen durch die Luft fährt, gerade 
so, wie die europäischen Völker sich eine Hexe denken. „Die 
mexikanische Hexe trug wie ihre europäische Schwester einen Besen, auf 
dem sie durch die Luft ritt, und war von einem Waldkauz begleitet. 
Tatsächlich wird Tlagoltiotl, die Hexenkönigin, auf einem Besen reitend 
und mit der Hexenkappe auf dem Kopf dargestelllt.“8 Und wie mit der 
Hexe auf dem Besen ist es auch mit Hunderten von anderen seltsamen 
Vorstellungen. 
Das Problem der Übereinstimmung der Sagenmotive zahlreicher Völker ist 
meiner Ansicht nach folgendermaßen zu beantworten: Eine große Zahl 
dieser Vorstellungen hat einen wirklichen historischen Gehalt. Auf der 
ganzen Welt ist die Sage verbreitet, daß eine Sintflut über die Erde 
hinwegging und Hügel, ja selbst Berge bedeckte. Wir hätten doch wohl 
eine zu geringe Meinung von den geistigen Fähigkeiten unserer Alt-
vorderen, wenn wir im Ernst glaubten, daß lediglich eine ungewöhnliche 
Überschwemmung des Euphrat die Nomaden der Wüste derart beeindruckt 
hätte, daß sie meinten, die ganze Welt sei überschwemmt, und daß die so 
entstandene Sage von Volk zu Volk gewandert sei. Gleichzeitig warten 
geologische Probleme wie das der Verteilung des Geschiebelehms, einer 
diluvialen Ablagerung, auf eine Erklärung. 
Die Völker alter Zeiten entbehrten gleich den primitiven Völkern von 
heute aller neuzeitlichen Schutzmittel gegen die Naturgewalten und lebten 
tropischen Unwettern und Wirbelstürmen, Kälte und Schneestürmen 
preisgegeben. Dementsprechend müssen sie auch an derartige periodische 
Naturereignisse mehr als wir gewöhnt gewesen sein und hätten sich durch 
die Überschwemmung eines Flusses nie so stark beeindrucken lassen, daß 
sich ihre Erlebnisse allen Teilen der Welt als Schilderung einer 
kosmischen Katastrophe mitgeteilt hätten. 
Derartige Überlieferungen von Umwälzungen und Naturkatastrophen, wie 
sie bei allen Völkern vorhanden sind, fanden im allgemeinen keinen 
Glauben wegen der kurzsichtigen Vorstellung, daß in der Vergangenheit 
keine anderen Kräfte die Welt formten, als die, die wir auch heute am 
Werke sehen.  
Diese Vorstellung ist der Ausgangspunkt der heutigen Geologie und 
                                                   
8 Lewis Sprence, The History of Atlantis (1930), S. 224. 
 
 



 322 

Entwicklungslehre. „Die gegenwärtige Stetigkeit der Vorgänge in der 
unbelebten wie in der belebten Welt macht die Theorie von Katastrophen 
und gewaltsamen Umwälzungen in der Vergangenheit unwahrscheinlich; 
überdies versuchen wir ja gerade, die Wandlungen und Gesetze der 
Vergangenheit auf Grund derer, die wir in der Gegenwart beobachten, zu 
erklären. Das war Darwins innerster Gedanke, den er von Lyell über-
nommen hatte.“9 Es ist in. diesem Buch aber gezeigt worden, daß Kräfte, 
die heutzutage nicht auf der Erde wirksam sind, doch in geschichtlicher 
Zeit wirksam waren, und daß diese Kräfte rein physikalischer Natur waren. 
Kein wissenschaftlicher Grundsatz berechtigt zu der Behauptung, daß eine 
Kraft, die gegenwärtig nicht wirksam ist, auch früher nicht wirksam 
gewesen sein kann. Oder müssen wir unentwegt mit Planeten und 
Kometen zusammenstoßen, um an solche Katastrophen zu glauben? 
 
 
 

Himmelsschauspiel 
 
 

Kosmische Umwälzungen fanden statt, Katastrophen rasten über die Erde 
hin – aber ritten wirklich Hexen auf Besen durch die Lüfte? Der Leser 
wird die Ansicht teilen, daß Katastrophen kosmischen Ausmaßes, wenn sie 
wirklich stattfanden, einander ähnliche Erinnerungen auf der ganzen Welt 
hinterlassen konnten und hinterlassen mußten; aber es bleiben noch 
phantastische Bilder, die keinerlei wirkliche Vorgänge darzustellen 
scheinen. 
Wir wollen nach folgendem Grundsatz vorgehen: Wenn ein solch phan-
tastisches Bild an den Himmel versetzt wird und sich auf der ganzen Welt 
wiederholt, dann ist es aller Wahrscheinlichkeit nach ein Bild, das von 
vielen Völkern zur selben Zeit am Himmel wahrgenommen wurde. 
Irgendwann einmal muß ein Komet die ungewöhnliche Form eines 
Weibes auf einem Besen angenommen haben, und dieses Himmelsbild 
war so deutlich gezeichnet, daß sich derselbe Eindruck allen Völkern der 
Welt mitteilte. Es ist wohlbekannt, wie auch in neuester Zeit die äußeren 
Formen der Kometen die Menschen beeindrucken. Von einem Kometen 
sagte man, er sehe aus wie „un crucifix tout sanglant“, von einem 
anderen, er sähe aus wie ein Schwert; tatsächlich hat jeder Komet seine

                                                   
9 H. F. Osborn, The Origin and Evolution of Life (1918), S. 24. 



 323 

besondere Form, die sich auch im Lauf seiner Sichtbarkeit wandeln kann. 
Um das Gesagte noch an Hand eines anderen Beispiels zu erhellen, wollen 
wir fragen: Was veranlaßte die Mayas, einem Sternbild den Namen 
Skorpion zu geben, das auch uns und den Alten unter demselben Namen 
bekannt ist?10 Die Umrisse dieses Sternbildes gleichen der Form dieses 
Tieres in gar keiner Weise. Diese Namensgebung ist „eines der bemer-
kenswertesten Zusammentreffen“.11 
Vielleicht erhielt das Sternbild deswegen seinen Namen, weil ein Komet 
darin auftauchte, der wie ein Skorpion aussah. In der Tat lesen wir auf 
einer der astronomischen Tafeln aus Babylon: „Ein Stern leuchtete auf und 
sein Glanz erstrahlte wie der Tag, indem er bei seinem Erglänzen gleich 
einem erregten Skorpion einen Schweif schlug.“12 Wenn es nicht gerade 
diese Kometenerscheinung gewesen ist, derentwegen das Sternbild diesen 
Namen erhielt, so muß es ein ähnlicher Vorgang bei einer anderen 
Gelegenheit gewesen sein. 
Ein ähnliches Beispiel ist der Drache. Auf der ganzen Welt spielt diese 
Gestalt eine hervorragende Rolle in der Kunst, in der Literatur und auch in 
der Religion der Völker. Es gibt wahrscheinlich kein Volk, bei dem dieses 
Symbol oder dieses Monstrum nicht als ein bedeutsames Motiv 
gebräuchlich wäre, obwohl es überhaupt nicht existiert. Verschiedene 
Gelehrte glauben, daß es möglicherweise eine ausgestorbene Schreckens-
gestalt darstellte, die die Menschheit ungleich tiefer als irgendein anderes 
Wesen beeindruckte, da sie auf der chinesischen Flagge, auf den Dar-
stellungen des Erzengels Michael oder des heiligen Georg, in der ägyp-
tischen Mythologie, in mexikanischen Hieroglyphen und auf assyrischen 
Reliefdarstellungen vorkommt. Knochen dieses angeblich ausgestorbenen 
Reptils sind jedoch nicht gefunden worden. 
So, wie wir in einem der vorhergegangenen Kapitel auf Grund von Zitaten 
von Apollodor und anderen den Kometen Typhon beschrieben haben – wie 
ein Tier über den ganzen Himmel ausgestreckt, mit einem geflügelten 
Körper, vielen Köpfen und flammensprühenden Rachen – erkennen wir 
den Ursprung dieses weitverbreiteten Motivs. 
                                                   
10 Sahagun sagt im 4. Kapitel des 7. Buches seines Geschichtswerkes, daß die Mexikaner 
das Sternbild des Skorpions bei diesem selben Namen nannten. 
11 Seler, Ges. Abhandl. zur Amerik. Sprach- und Alterthumskunde II, (1903), S. 622. Er 
stimmt mit der Versicherung Sahaguns nicht überein, sondern vermutet, daß der Skorpion 
der Alten mehr im Süden lag. Die Sterne nahmen jedoch bei der Verschiebung der Pole eine 
andere Stellung ein. 
12 Kugler, Babylonische Zeitordnung, S. 90. 
 



 324 

Die subjektive Darstellung der Ereignisse und ihre Echtheit 
 
Was dazu beitrug, die Überlieferungen von Weltkatastrophen unglaubhaft 
erscheinen zu lassen, war die subjektive und magische Darstellung der 
Ereignisse. Das Meer teilte sich. Das Volk schrieb diesen Vorgang dem 
Eingreifen seines Führers zu: Er erhob seinen Stab über die Wasser und sie 
teilten sich. Es gibt aber keinen Menschen, der dies tun, und keinen Stab, 
mit dem man das ausrichten könnte. Nicht anders ist es im Fall Josuas, der 
Sonne und Mond in ihrem Lauf innehalten ließ. Weil das 
wissenschaftliche Denken nicht glauben kann, daß ein Mensch Sonne und 
Mond stillstehen läßt, bezweifelt es auch das Ereignis an sich. Dazu trägt 
noch bei, daß wir am allerwenigsten solchen Büchern Glauben schenken, 
die wie religiöse Bücher Glauben fordern – auch wenn wir auf sie 
schwören. 
Die Völker der Vergangenheit waren durchaus bereit, in ungewöhnlichen 
Vorgängen Wunder zu erblicken; aus diesem Grunde verwirft der moderne 
Mensch, der nicht an Wunder glaubt, das Ereignis zusammen mit der 
Auslegung. Da wir aber dasselbe Ereignis in den Überlieferungen vieler 
Völker wieder finden und jedes Volk dieses Ereignis auf verschiedene 
Weise gedeutet hat, so kann hieraus seine geschichtliche Wirklichkeit 
nachgewiesen werden, und zwar zusätzlich zu der Nachprüfung, die die 
Naturwissenschaft ermöglicht. Wenn z. B. die Erdachse ihre Neigung oder 
die geographischen Pole ihre Lage veränderten, so konnte die alte 
Sonnenuhr nicht die rechte Zeit einhalten; oder wenn die Magnetpole 
irgendwann in der Vergangenheit vertauscht wurden, so mußte die von 
früheren Ausbrüchen stammende Lava einen entgegengesetzt gerichteten 
Magnetismus zeigen. 
Aber auch die Sage bietet eine Möglichkeit zur Nachprüfung. Jesaia sagte 
dem König Hiskia wahrscheinlich einige Stunden vor dem Ereignis 
voraus, daß der Schatten der Sonnenuhr um zehn Teilstriche zurückgehen 
werde. Wie wir jetzt wissen, war der Planet Mars in diesem Augenblick 
der Erde so nahe, daß Jesaia auf Grund der Erfahrungen bei früheren 
Begegnungen zwischen Erde und Mars wohl eine Schätzung abgeben 
konnte. Bei den Chinesen war der Sinn dieser Erscheinung nichts weiter 
als ihren Fürsten die Ausführung eines Schlachtplanes oder die 
Schlichtung eines Streits zu ermöglichen. Die Griechen glaubten, diese 
Erscheinung sei ein Ausdruck des himmlischen Zornes über die Untaten 
der argivischen Tyrannen. Die Römer hielten die Erscheinung für ein mit



 325 

Romulus, dem Sohn des Mars, verknüpftes Vorzeichen. Und ebenso 
werden diesem Ereignis in den Dichtungen der Isländer, der Finnen, der 
Japaner, der Mexikaner, der Polynesier überall die verschiedensten Be-
deutungen beigelegt. Die Indianer sagen, die Sonne sei um einige Grade 
zurückgewichen aus Angst vor einem Knaben, der ihr eine Schlinge stellen 
wollte, oder vor einem Tier, das sie erschreckte. Gerade weil die 
Deutungen der Ursache oder des Sinns dieser Erscheinungen so 
verschieden sind, dürfen wir auch annehmen, daß die Sage überall ein und 
dasselbe Ereignis zum Gegenstand hat und lediglich die magischen 
Erklärungen des Wunders der Phantasie entsprossen sind. Die 
verschiedenen Variationen bei den einzelnen Völkern enthalten zahlreiche 
Einzelheiten, die ohne tiefere Kenntnisse der Gesetze der Bewegungs- und 
Wärmelehre unmöglich frei erfunden werden konnten. Es ist undenkbar, 
daß die Alten oder die primitiven Völker aus reinem Zufall darauf 
kommen konnten, daß eine riesige Feuersbrunst die Prärien und Wälder 
Amerikas ergriff, als die Sonne auf ihrem Wege vor dem Schlingensteller 
zurückwich.  
Würde ein solches Ereignis von zahlreichen Völkern in gleicher Weise 
geschildert, so müßten wir vermuten, daß eine bei einem Volk entstandene 
Geschichte sich über die Welt verbreitet hätte, womit keine Möglichkeit 
bestünde, die Wahrheit des geschilderten Vorganges zu beweisen. Aber 
gerade weil ein und dasselbe Ereignis in so verschiedener Gestalt 
überliefert ist, gewinnt seine Echtheit außerordentlich an Wahr-
scheinlichkeit, insbesondere, wenn die geschichtlichen Aufzeichnungen, 
die alten Erd- und Himmelskarten, Sonnenuhren und schließlich auch das 
physikalische Beweismaterial der Naturgeschichte in die gleiche Richtung 
weisen. 
In dem Kapitel „Die Venus im Volksglauben der Indianer“ wurden einige 
Beispiele aufgeführt, um diese Ansicht zu beleuchten. Als weiteres 
Beispiel wählen wir das Sagenmotiv von der auf ihrer Bahn innehaltenden 
Sonne, wie es die Erzählungen der Polynesier, der Hawaii-Insulaner und 
der nordamerikanischen Indianer wiedergeben.  
Der bekannteste Sagenkreis auf den Inseln des Stillen Ozeans ist der um 
den Halbgott Maui13, ein Sagenkreis, der eine Art Trilogie bildet: „Von 
den vielen Heldentaten des Maui scheinen drei am weitesten verbreitet zu 

                                                   
13 „Von allen Sagen aus dem Gebiet der Südsee sind wahrscheinlich keine öfter erzählt 
worden, als die, welche die Taten und Abenteuer des Halbgottes Maui schildern. Dieser 
Sagenkreis ist einer der wichtigsten für das Studium des ganzen Gebietes.“ Dixon, Oceanic 
Mythology, S. 41. 



 326 

sein: das Auffischen des Landes, das Einfangen der Sonne und die Suche 
nach dem Feuer.“14 Es gibt zwei Varianten dieser Sage, eine auf 
Neuseeland und eine auf Hawaii, die beide auf dieselbe Überlieferung 
zurückgehen. 
Die hawaiische Erzählung vom Einfangen der Sonne lautet so: „Mauis 
Mutter war sehr bekümmert wegen der Kürze des Tages, die durch die 
schnelle Bewegung der Sonne hervorgerufen war. Und da es unmöglich 
war, die als Kleidung dienenden Tücher aus Tapa richtig zu trocknen, 
beschloß der Held, der Sonne die Füße abzuhauen, damit sie sich nicht so 
schnell bewege. Maui machte sich auf gen Osten, wo die Sonne jeden Tag 
aus der Unterwelt heraufstieg, und als sie hervorkam, legte er Schlingen 
um ihre Füße, eine nach der anderen, und band die Stricke fest an große 
Bäume. So gefangen, konnte die Sonne nicht loskommen, und Maui 
verabreichte ihr mit seiner Zauberwaffe eine grobe Tracht Prügel. Um ihr 
Leben zu retten, flehte die Sonne um Gnade und, nachdem sie versprochen 
hatte, von nun an langsamer dahinzuziehen, wurde sie von ihren Fesseln 
befreit.“ 
Das Auftauchen neuer Inseln, oder, wie es in der Sage heißt, das „Auf-
fischen von Inseln“ ging zur selben Zeit vor sich, wobei der ursächliche 
Zusammenhang mit den Umwälzungen am Himmel offenbar ist: In einer 
der Fassungen dieser Sage heißt es, daß ein Stern als Köder beim 
Auffischen der Inseln diente. 
Die zu dem Stamm Algonquin gehörenden Menomini-Indianer erzählen 
sich folgende Geschichte15: „Der kleine Knabe machte eine Schlinge und 
spannte sie über dem Pfad aus, und als die Sonne an diese Stelle kam, 
legte sich die Schlinge um ihren Hals und würgte sie, so daß sie fast den 
Atem verlor. Es wurde dunkel, und die Sonne rief nach dem ma'nidos: 
,Helft mir, meine Brüder, und schneidet den Strick durch, bevor er mich 
umbringt'16. Die ma'nidos kamen, aber die Schnur hatte sich in den Hals 
der Sonne so tief eingeschnitten, daß sie es nicht fertigbrachten, sie zu 
entfernen. Als sie alle bis auf einen aufgegeben hatten, rief die Sonne 
nach der Maus. Die Maus kam herbei und begann an dem Strick zu 
nagen, aber es war ein schwieriges Unterfangen, da der Strick heiß und 
                                                   
14 Dixon, Oceanic Mythology, S. 42. 
15 Hoffmann, Report of the Bureau of American Ethnology, XIV, S. 181, abgedruckt bei 
S.Thompson, Tales of the North American Indians (1929). 
16 Ma'nido ist „ein Geist oder ein Geisterwesen; auch irgendeine Person oder ein Ge-
genstand mit magischer Kraft“. 
 
 



 327 

tief in den Hals der Sonne eingedrückt war. Nachdem sie sich eine ganze 
Weile abgemüht hatte, gelang es ihr schließlich, den Strick zu zerbeißen, 
die Sonne schöpfte wieder Atem, und die Finsternis verschwand. Wäre es 
der Maus nicht gelungen, so wäre die Sonne gestorben.“ Diese Geschichte 
verbindet sich in unserer Vorstellung mit einem der Ereignisse, als die 
Sonne in ihrer Bewegung innehielt. Auf Grund einer wesentlichen Einzel- 
angabe ermöglicht uns diese Geschichte, eine Naturerscheinung richtig zu 
verstehen. 
In einem der vorausgegangenen Kapitel erörterten wir die verschiedenen 
Deutungen der Vernichtung von Sanheribs Heer und der physikalischen 
Erscheinungen, die sie verursachte. Nach dem Alten Testament wurde in 
den Tagen Jesaias die Sonne in ihrer Bewegung aufgehalten, so daß ihr 
Schatten auf der Sonnenuhr um zehn Teilstriche zurückging. In dieser 
Nacht wurde das Heer des Sanherib durch einen „Sturm“ vernichtet. In 
Ägypten wurde dieser Sieg über den gemeinsamen Feind der Juden und 
Ägypter in Letopolis, „der Stadt des Donnerkeils“, festlich begangen; das 
heilige Tier der Stadt war eine Maus, und noch heute findet man dort 
immer wieder bronzene Mäuse mit den frommen Aufschriften der Pilger. 
Herodot sah dort eine Götterstatue mit einer Maus in der Hand zur 
Erinnerung an die Vernichtung von Sanheribs Heer. Die Geschichte, die 
man ihm dort erzählte, gab als Erklärung eine Invasion von Mäusen an, die 
die Bogensehnen der Feinde zernagten. Außerdem erzählte er die 
Geschichte von der Änderung der Sonnenbewegung unmittelbar im An-
schluß an den Bericht vom Ende des Assyrerheeres. Wir erkannten damals, 
daß das Bild der Maus in irgendeinem Zusammenhang mit den 
kosmischen Ereignissen stehen muß. Wir konnten damals nicht mehr tun, 
als die Maus als Symbol einer gleichzeitigen Plage zu deuten, was auch 
durch die Krankheit des Königs Hiskia nahegelegt wurde.  
Die Erzählung der Indianer von der Maus und der Sonne erklärt nun den 
gegenseitigen Zusammenhang dieser Angaben. Offenbar nahm die 
Gasatmosphäre des Himmelskörpers, der in der Dunkelheit leuchtend 
auftauchte, die längliche Form einer Maus an. So erklärt sich, warum die 
Erinnerung an den Strahl, der Sanheribs Heer traf, im Bild einer Maus 
festgehalten wurde: dieses indianische Märchen entstand aus dem 
Schauspiel am Himmel, bei dem eine große Maus die gefangene Sonne zu 
befreien schien. 
So sehen wir, wie ein Volksmärchen der Primitiven eine unentschiedene 
Frage zwischen Jesaia und Herodot löst. 



 328 

Ein vierbeiniges Tier, das sich der Sonne zu nähern schien, wurde sowohl 
von den Ägyptern wie von den Menomini-Indianern als Maus wahr-
genommen. In den Erzählungen der südlichen Ute-Indianern ist es der 
Cottontail, der mit der Unterbrechung der Sonnenbewegung in Zusam-
menhang gebracht wird17. Er ging nach Osten, um dort der Sonne auf-
zulauern und sie in Stücke zu schlagen. „Die Sonne schickte sich an, 
aufzugehen, aber als sie den Cottontail gewahrte, zog sie sich wieder 
zurück. Dann erhob sie sich ganz langsam von neuem, ohne diesmal das 
Tier zu bemerken. Der Cottontail versetzte der Sonne einen Schlag mit 
seiner Keule und hieb dabei ein Stück ab, das zur Erde fiel und die Welt 
in Flammen setzte. Cottontail floh, aber das Feuer verfolgte ihn. Er rannte 
zu einem Holzklotz und fragte ihn, ob er ihn retten könne, wenn er 
hineinkröche. ,Nein, ich verbrenne ganz!’ So rannte er weiter und fragte 
einen Felsblock mit einer Spalte. ,Nein, ich kann Dich nicht retten, denn 
wenn mir warm wird, berste ich ...' Schließlich gelangte er an einen Fluß. 
Der Fluß sagte: ,Nein, ich kann Dich nicht retten, denn ich werde ins 
Sieden kommen.’“ 
Cottontail rannte ins freie Feld, aber das Feuer kam ihm immer näher. Das 
dürre Gras brannte um ihn her und fiel auf sein Genick, „wo die 
Cottontails noch heute gelb sind“. 
„Auf allen Seiten sah er Rauch aufsteigen. Er rannte ein kleines Stück auf 
dem heißen Boden weiter, und eines seiner Beine brannte bis zum Knie ab; 
vorher war er langbeinig gewesen. ... Er ging auf zwei Beinen weiter, und 
noch eines brannte fort. Er hüpfte auf einem weiter, bis auch das 
wegbrannte.“ 
In dieser Darstellung des Anschlags auf die Sonne sind zwei Punkte 
erwähnenswert: die Feuersbrunst, die der Unterbrechung der Sonnen-
bewegung folgt und die von Veränderungen der Erbmasse ausgelösten 
Wandlungen in der Tierwelt. In dem Kapitel „Phaëthon“ wunderten wir 
uns darüber, wie der römische Dichter Ovid die Zusammenhänge 
zwischen der Unterbrechung der Sonnenbewegung und dem Weltenbrand 
gekannt haben sollte, ohne daß ein derartiges Ereignis wirklich statt-
gefunden hätte. Dieselbe Überlegung gilt auch für die Indianer: die 
Geschichte vom Einfangen der Sonne wird in den verschiedensten Ab-
wandlungen erzählt, jedesmal ist ein Weltenbrand das Ergebnis. Wälder 
und Felder brennen, Berge rauchen und speien Lava, Flüsse kochen, 
                                                   
17 R. H. Lowie, Shoshonean Tales, Journal of American Folklore, XXXVII (1924), S. 61 ff. 
 
 



 329 

Bergeshöhlen stürzen ein und Felsen bersten, während die Sonne sich ein 
wenig über den Horizont erhebt, sich zurückzieht und dann von neuem 
aufgeht. Diese indianische Geschichte enthält aber noch eine weitere 
interessante Einzelheit: Vor der Katastrophe „pflegte die Sonne dicht über 
der Erde dahinzuziehen“. Der Zweck des Angriffs auf die Sonne war, zu 
erreichen, daß „die Sonne ein wenig länger scheint: die Tage sind zu 
kurz“. Nach der Katastrophe „wurden die Tage länger“. Die Vorfahren der 
Schoschonen, eines Indianerstammes im heutigen Uta, Colorado und 
Nevada haben demnach offenbar zur Zeit des San-herib und Hiskia unter 
einer geographischen Länge gelebt, auf der die Sonne gerade direkt über 
dem östlichen Horizont stand, als diese Bahnstörung einsetzte. 



 330 

 



 331 

Kapitel 7 
 
 

ENTWURZELTE POLE 
 
 
 
 

Welche Veränderungen in der Bewegung von Erde, Mond und Mars 
ergaben sich aus den Begegnungen im 8. und 7. Jahrhundert?  
Der Mond, der sehr viel kleiner als der Mars ist, wäre sehr erheblich 
beeinflußt worden, wenn er diesem Planeten nah genug gekommen 
wäre. Er hätte näher an die Erde herangedrängt oder weiter von ihr fort 
auf eine größere Umlaufbahn gelenkt werden können. Demnach lohnt es 
sich, nachzuforschen, ob im Anschluß an das Jahr 687 v. Chr. 
irgendwelche Reformen des Mondkalenders durchgeführt wurden. Auch 
die Erde könnte „von ihrem Platz gerückt“ worden sein, was gleich-
bedeutend wäre mit einer Änderung des Bahnumfangs und damit der 
Jahreslänge, mit einer Änderung der Achsenneigung und damit der 
Jahreszeiten, oder mit einer Änderung der Pol-Lage, der Rotations-
geschwindigkeit, der Tageslänge und so weiter. Einige dieser Verände-
rungen ließen sich verfolgen, wenn man eine Himmelskarte hätte, die vor 
dem Jahre 687 v.Chr. gezeichnet wäre, und eine solche Karte gibt es. Sie 
schmückt als Deckenbild das Grab des ägyptischen Wesiers Senmut. Wie 
oben ausgeführt1, stammt das Grab aus einer Zeit nach dem Auszug aus 
Ägypten, aber vor dem Auftreten Jesaias und Amos'.  
Die beiden Karten des Senmut-Grabes zeigen den Himmel über Ägypten 
zu zwei verschiedenen Zeitepochen; die eine gibt das Bild vor der Ver-
tauschung der Pole in der Katastrophe am Ende des Mittleren Reiches 
wieder, die andere das Bild des Himmels zu Lebzeiten des Senmut. Die 
erste Karte verwunderte die Forscher, weil auf ihr Ost und West vertauscht 
sind. Über die zweite Karte, auf der die Himmelsrichtungen nicht 
vertauscht sind, urteilten sie folgendermaßen: „Es ist überraschend, daß 
die bis auf unsere Tage erhaltenen Himmelskarten weder mit der unmittel-
baren Beobachtung übereinstimmen noch mit den Berechnungen für die 
Zeit der Errichtung des Bauwerkes“2. 
                                                   
1 Siehe das Kapitel „Ost und West“. 
2 A. Pogo, Astronomie égyptienne du tombeau de Senmout, Chronique d'Egypte, 1931. 
 



 332 

Die moderne Astronomie räumt nicht die Möglichkeit ein – ja, zieht sie 
nicht einmal in Betracht –, daß in geschichtlicher Zeit die Himmels-
richtungen vertauscht worden wären. Infolgedessen konnte man die erste 
Karte überhaupt nicht deuten. Die andere Karte mit ihren verschobenen 
Sternbildern brachte den Schreiber obiger Zeilen auf die Vermutung, daß 
sie eine alte Überlieferung wiedergäbe. Der modernen Astronomie zufolge 
ist die einzige Veränderung am Himmel das Vorrücken der Tag- und 
Nachtgleichen, erzeugt durch die langsame Kreiselschwankung der 
Erdachse, die im Laufe von 26 000 Jahren einmal einen Kreis umschreibt. 
Das Maß dieser Präzessionsbewegung ist jedoch völlig unzureichend, um 
die Stellung der Gestirne auf der Karte zu erklären, wenn wir uns an die 
herkömmliche Zeitrechnung halten (und dies noch viel mehr, wenn wir die 
revidierte Zeitrechnung zugrundelegen, die die Zeit Senmuts und der 
Königin Hatschepsut näher an die Jetztzeit heranrückt).  
In Wirklichkeit zeigen uns die beiden Karten des Senmut die Ver-
änderungen der geographischen Lage und der astronomischen Orien-
tierung der Pole infolge der Katastrophen des 8. und 7. Jahrhunderts, sowie 
der Katastrophen des 15. Jahrhunderts. 
Nach Seneca war der Polarstern im Großen Bären gewesen. Nachdem eine 
kosmische Umwälzung den Himmel verschoben hatte, wurde ein Stern im 
Kleinen Bären zum Polarstern. 
Die astronomischen Tafeln, welche die Inder in der ersten Hälfte des 
ersten Jahrtausends vor der Zeitenwende aufstellten, zeigen eine ein-
heitliche Abweichung von den Sternörtern, wie sie für die Zeit der 
Beobachtung eigentlich zu erwarten wären (wobei das Vorrücken der 
Tagundnachtgleichen bereits berücksichtigt ist)3. Die moderne Wissen-
schaft war über diesen nach ihrer Ansicht unerklärlichen Fehler überrascht. 
Wäre doch angesichts der von der indischen Astronomie angewandten 
exakten Messungs- und Berechnungsmethoden ein Fehler auch nur vom 
Bruchteil eines Grades schon kaum verständlich. In den Jaiminiya-Upa-
nishaden heißt es, daß der Mittelpunkt des Himmels, um den sich das 
Himmelsgewölbe dreht, im Sternbild des Großen Bären liegt4. Es ist dies 
dieselbe Angabe, die wir bereits in Senecas Thyestes fanden.  
Auch in Ägypten „spielte der Große Bär die Rolle des Polarsterns“5. 
 
                                                   
3 J. Bentley, A Historical View of the Hindu Astronomy (1825), S. 76. 
4 Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik, S. 6. 
5 G. A. Wainwright, Orion and the Great Star, Journal of Egyptian Archaeology XXII 
(1936). 
 



 333 

„Der Große Bär ging nie unter.“6 Könnte es sein, daß die Präzessions-
bewegung die Richtung der Erdachse derart verändert, daß vor drei- oder 
viertausend Jahren der Himmelspol doch im Sternbild des Großen Bären 
lag?7 Nein. Wenn die Erde sich stets so wie heute bewegte, so muß vor 
viertausend Jahren a-Draconis der dem Himmelspol am nächsten gelegene 
Stern gewesen sein8. Die Änderung vollzog sich plötzlich; der Große Bär 
„kam herabgebogen“9. In den indischen Quellen heißt es, daß die Erde von 
ihrem gewohnten Platz um 100 yojanas zurückwich10, wobei eine yojana 
acht bis vierzehn Kilometern entspricht. Demnach wurde die Verlagerung 
auf 800 bis 1400 Kilometer geschätzt.  
Die Herkunft des Polarsterns wird in zahllosen Überlieferungen auf der 
ganzen Welt geschildert. In den Veden wird er als Dhrura, „der Feste“ 
oder „Unbewegliche“ angebetet. In den Puranas wird erzählt, wie Dhrura 
zum Polarstern wurde. Die Lappen verehren den Polarstern und glauben, 
daß die Erde in einem großen Weltenbrand vernichtet würde, wenn er 
seinen Platz verließe11. Dieselbe Vorstellung findet sich bei den Indianern 
Nordamerikas12. 
Der Tag, an dem um die Mittagszeit der Schatten am kürzesten ist, ist der 
Tag der Sommersonnenwende; am längsten ist der Schatten um die 
Mittagszeit am Tag der Wintersonnenwende. Dieses Verfahren, die 
Jahreszeiten durch Messung der Schattenlänge zu bestimmen, wurde wie 
in anderen Ländern auch im alten China angewendet; von dort sind uns 
solche Aufzeichnungen, die dem Jahr 1100 v. Chr. zugeschrieben 
werden, tatsächlich erhalten, „aber die kürzesten und längsten der 
aufgezeichneten Schatten stellen nicht die tatsächlichen gegenwärtigen 
Längen dar“13. Die Aufzeichnungen geben für den längsten Tag eine 
Dauer an, die „nicht den verschiedenen geographischen Breiten ihrer 
Sternwarten entspricht“, weswegen vermutet wurde, daß diese Daten aus 
Baby-lonien stammten und von den alten Chinesen übernommen worden 
                                                   
6 Wainwright, Letopolis, Journ. of Egypt. Archaeol. XVIII (1932). 
7 Wainwright in den F. L. Griffith gewidmeten Studies, S. 379-380. 
8 Vgl. H. Jeffreys, Eartb, Encyclopaedia Britannica (14. Ausg.) 
9 Wainwright, Journal of Egypt. Archaeol. XVIII, S. 164. 
10 J. P. Hertel, Die Himmelstore im Veda und im Awesta (1924), S. 28. 
11 Kunike, Sternmythologie, Welt und Mensch IX-X; A. B. Keith, Indian Mythology (1917), 
S. 165. 
12 The Pawnee Mythology (Gesammelt von G. A. Dorsey, 1906), Teil I, S. 135. 
13 J. N. Lockyer, The Dawn of Astronomy (1894), S. 62; vgl. M. Cantor, Vorlesungen über 
die Geschichte der Mathematik (2. Ausg., 1894), S. 91. Laplace bemühte sich, eine 
Erklärung für diese Zahlen zu finden. 
 



 334 

seien – eine recht ungewöhnliche Annahme14. Die Dauer des längsten 
Tages im Jahr hängt von der geographischen Breite, d. h. also vom 
Polabstand ab und ist an verschiedenen Orten verschieden. Sonnenuhren – 
„Gnomons“ – können mit großer Genauigkeit gebaut werden15.  
Die astronomischen Tafeln der Babylonier aus dem 8. Jahrhundert ent-
halten genaue Daten, denen zufolge der längste Tag in Babylonien 14 
Stunden 24 Minuten betrug, während heute die Messung 14 Stunden 10 
Minuten 54 Sekunden ergibt. 
„Die Differenz zwischen den beiden Werthen ist zu groß, als daß man 
dieselbe auf Rechnung der Refraction setzen könnte, vermöge welcher die 
Sonne nach ihrem Untergang noch über den Horizont scheinbar hin-
aufgehoben wird. Nun entspricht jener größeren Tagesdauer eine Polhöhe 
( = geographische Breite) von 34° 57', weist also auf einen um etwa 2½° 
weiter nördlich liegenden Ort hin, und wir stehen somit vor einem merk-
würdigen Räthsel. Man ist versucht, zu schließen: entweder stammen die 
Tafeln des Systems II gar nicht aus Babylon, oder dieses lag wirklich weit 
nördlicher, d. h. ungefähr 35° vom Äquator entfernt.“16  

Da die Berechnungen der astronomischen Tafeln sich auf Babylon be-
zogen, ist eine mögliche Lösung die, daß die Stadt wirklich 35° über dem 
Äquator lag, viel weiter nördlich als die Ruinen der Stadt.  
Claudius Ptolemäus, der in seinem Almagest Berechnungen für das 
damalige und das antike Babylon machte, gelangte zu zwei verschiedenen 
Schätzungen des längsten Tages in dieser Stadt und demzufolge ihrer 
Breitenlage17, wobei eine seiner Schätzungen fast genau den heutigen Wert 
ergab, während sich die andere mit der Angabe der alten babylonischen 
Tafeln von 14 Stunden 24 Minuten deckte.  
Der mittelalterliche arabische Gelehrte Arzachel berechnete nach alten 
Handschriften, daß in noch älterer Zeit Babylon auf einer Breite von 
35° 0' gelegen war, während es in späterer Zeit weiter im Süden lag. 
Johann Kepler lenkte die Aufmerksamkeit auf diese Berechnung Ar-
                                                   
14 Kugler, Sternkunde und Sterndienst in Babel I, S. 226-227. 
15 Ein von Toscanelli im Jahre 1468, also während der Renaissance, für die Kathedrale von 
Florenz gebautes, 92 m hohes Gnomon zeigt die Mittagszeit ½ Sekunde genau an. R. Wolf, 
Handbuch der Astronomie (1890-1893), Anm. 164. 
16 Kugler, Die babylonische Mondrechnung: Zwei Systeme der Chaldäer über den Lauf des 
Mondes und der Sonne (1900), S. 80. 
17 Ptolemäus, Almagest, Buch 13 (Ausg. Halma); Buch 4, Kap. 10; von demselben: Geo-
graphie, Buch 8, Kap. 20. Vgl. Kugler, Die babylonische Mondrechnung, S. 81; auch 
Cantor, Vorlesungen über die Geschichte der Mathematik, S. 82 ff. 
 
 



 335 

zachels und auf die Tatsache, daß zwischen dem alten und dem heutigen 
Babylon ein Breitenunterschied besteht18. 
Demnach haben also Ptolemäus und Arzachel berechnet, daß Babylon in 
geschichtlicher Zeit auf einer Breite von 35° lag. Neuere Wissenschaftler 
kamen, von alten babylonischen Berechnungen ausgehend, zu denselben 
Ergebnissen. „Soviel steht demnach fest: Sowohl unsere Tablets (und zwar 
nicht bloß die des Systems II, sondern ebenso die des Systems I) als auch 
die eben genannten Astronomen weisen uns auf einen Ort von ungefähr 
35° nördlicher Breite hin. Und sollten sie sich dennoch – und zwar um 2 
bis 2½° – irren? Das ist kaum glaublich.“19  

Die Tatsache, daß Babylon irgendwann in geschichtlicher Zeit unter 35° 
nördlicher Breite gelegen hat, kann – da es ja nur ein Babylon gegeben 
hat – bedeuten, daß die Erde sich seitdem südwärts gedreht hat, indem 
sich die Richtung der Erdachse, ihre geographische Lage oder beides 
änderte. 
Einige klassische Schriftsteller wußten, daß sich die Erde nach Süden 
geneigt hatte, aber die wenigsten waren sich über die wirkliche Ursache 
dieses Vorgangs im klaren. Diogenes Laertius machte sich die Lehr-
meinung des Leucippus zu eigen: „Die Erde wurde gen Süden gebeugt 
oder geneigt, da die nördlichen Regionen infolge des schneeigen und 
kalten Wetters starr und unbiegsam wurden.“20 Derselbe Gedanke findet 
sich bei Plutarch, der die Lehre des Demokrit wiedergibt: „Die nörd-
lichen Regionen hatten ein rauhes Klima, die südlichen dagegen ein 
mildes; infolgedessen wurden die südlichen fruchtbar, wuchsen stärker, 
und infolge des Übergewichtes verschob und neigte sich das Ganze in 
dieser Richtung.“21 Empedokles, zitiert bei Plutarch, lehrte, daß der 
Nordpol aus seiner früheren Lage gerückt wurde, wodurch die nördlichen 
Regionen hinaufstiegen und die südlichen herunterstiegen. Anaxagoras 
lehrte, daß der Pol eine Schwenkung ausführte, so daß die Welt sich 
südwärts neigte. 
Wie wir bereits gesehen haben, schrieb Seneca im Thyestes die Ver-
lagerung des Poles einer kosmischen Katastrophe zu. 
 

                                                   
18 J. Kepler, Astronomi opera omnia (Ausg. C. Frisch) VI  (1866), S. 557; „Et quasi 
altitudinem poli veteri Babyl. assignat 35° 0', novae 30° 31'.“ 
19 Kugler, Die babylonische Mondrechnung, S. 81. 
20 Nach einer Übersetzung von Whiston in seiner New Theorie of the Earth. Die moderne 
Version von L. D. Hicks weicht hiervon stark ab. 
21 Plutarch, „Welches ist die Ursache der Schräglage der Welt?“ in den Moralia. 
 



 336 

Tempel und Obelisken 
 
 
 
Bei den antiken Schriftstellern finden sich Hinweise, daß die Tempel in 
Richtung auf die aufgehende Sonne angelegt wurden22. Die Ausrichtung 
auf die Sonne bedeutet aber zur gleichen Zeit eine Ausrichtung auf die 
sichtbaren Planeten, da auch sie alle auf der Ekliptik durch die Tier-
kreiszeichen dahinziehen. Sonnenaufgang und Sonnenuntergang ver-
schieben ihren Ort von Tag zu Tag, die Ekliptik beschreibt eine entspre-
chend langsame Pendelbewegung zwischen den beiden Sonnenwenden. 
Um genau beobachten zu können, ob die Pole der Erde sich plötzlich 
verlagerten, war daher nötig, die Beobachtungspunkte der Tempel so 
anzulegen, daß sie nicht nur einfach nach Osten und Westen blickten, 
sondern auch die Vorrichtung hatten, die Stellung der Sonne an den Tagen 
der Frühjahrs- und der Herbst-Tagundnachtgleiche zu prüfen, an denen sie 
genau im Osten auf- und im Westen untergeht.  
Der Traktat Erubin des jerusalemischen Talmud23 verzeichnet „die 
überraschende Tatsache“24, daß der Tempel zu Jerusalem so angelegt war, 
daß an den beiden Tagundnachtgleichen die ersten Strahlen der auf-
gehenden Sonne genau durch das östliche Tor schienen; dieses Tor wurde 
während des ganzen Jahres geschlossen gehalten und nur an diesen beiden 
Tagen ausschließlich für diesen Zweck geöffnet. Der erste Strahl der 
Aequinoktialsonne schien durch dieses Tor bis ins tiefste Innere des 
Tempels.25 Diese Anlage hatte nichts mit Sonnenverehrung zu tun; sie war 
durch die Naturkatastrophen der Vergangenheit veranlaßt, bei denen die 
Stellung der Erde in bezug auf die Aufgangs- und Untergangspunkte der 
Sonne verschoben wurde. Die Herbsttagundnachtgleiche wurde als 
Neujahrstag begangen. Eine Sonnenfeier an diesem Tage war ein alter 
Brauch. Auch die babylonischen Tempel besaßen ein „Tor der auf-
gehenden Sonne“ und ein „Tor der untergehenden Sonne“.26  

Als der Glaube wuchs, daß keine weiteren Veränderungen in der Welt-
ordnung mehr zu erwarten seien – ein Glauben, der auch im Deutero-
                                                   
22 Plutarch, Lebensbeschreibungen, Leben Numas: „Die Tempel sind nach Osten und gegen 
die Sonne gerichtet“. 
23 Jerusalemischer Talmud, Traktat Erubin V, 22 c. 
24 J. Morgenstern, The Book of the Covenant, Hebrew Union College Annual V, 1927, S.45. 
25 Morgenstern, The Gates of Righteousness, Hebrew Union College Annual  VII, 1929. 
26 Winckler, Keilinschriflliche Bibliothek III, Teil II (1890), S. 73. 
 



 337 

Jesaia (66, 22) zum Ausdruck kommt – wurde das östliche Tor des 
Tempels in Jerusalem für immer geschlossen: erst zur Zeit des Messias 
soll es wieder geöffnet werden. 
Ein Schriftsteller gegen Ende des 19. Jahrhunderts kam, ohne etwas von 
dem alten Brauch der Orientierung der Tempel und den diesbezüglichen 
Literaturhinweisen zu wissen, von sich aus zu der richtigen Feststellung, 
daß die Tempel der antiken Welt gegen Sonnenaufgang gerichtet waren27. 
Er fand hierfür in der Anlage der Tempel weitgehende Bestätigung, aber er 
stellte auch mit Verwunderung fest, daß in der Ausrichtung der 
Grundmauern einiger älterer Tempel zweifellos nicht zufällige Ab-
weichungen bestanden. „Die zahlreichen Richtungsänderungen der Grund-
mauern in Eleusis, wie sie durch die französischen Ausgrabungen zutage 
gefördert wurden, waren derartig überraschend und bedeutungsvoll“, daß 
der Verfasser die Frage stellte, „ob wohl die Ausrichtung der Tempel und 
die verschiedenen Änderungen hieran eine astronomische Ursache 
hätten“28. 
Weitere Nachprüfungen von anderer Seite ergaben die Tatsache, daß im 
allgemeinen nur die Tempel aus späterer Zeit nach Osten blicken, während 
die vordem 7. Jahrhundert erbauten Tempel offenbar absichtlich – dieselbe 
Ausrichtung läßt sich nämlich in einer ganzen Anzahl archaischer Grund-
mauern nachweisen – von der heutigen Ostrichtung abgewandt sind29. 
Nachdem wir nunmehr wissen, daß Sonnenaufgang und Sonnenuntergang 
wiederholt ihre Richtung geändert haben, verstehen wir auch die 
Änderungen in der Ausrichtung der Grundmauern als Folge entspre-
chender Veränderungen in der Natur. Wir haben demnach in den Grund-
mauern solcher Tempel wie etwa des zu Eleusis ein Zeugnis für die 
Änderung der Achsenrichtung und der Pol-Lage; der Tempel wurde durch 
Katastrophen mehrfach zerstört und jedesmal in einer anderen Richtung 
wieder aufgebaut. 
Außer den Tempeln mit ihren Toren dienten auch die Obelisken dazu, die 
Lage von Ost und West bzw. von Sonnenaufgang und Sonnenuntergang an 
den Tagundnachtgleichen zu fixieren. Solange man diesen Zweck nicht 
                                                   
27 Lockyer, The Dawn of Astronomy. 
28 Lockyer, The Dawn of Astronomy, S. VIII. 
29 H.Nissen, Orientation, Studien zur Geschichte der Religion (1906); E.Pfeiffer, Gestirne 
und Wetter im griechischen Volksglauben (1914), S. 7. Siehe auch F. G. Penrose, 
Philosophical Transactions of the Royal Society of London, CLXXXIV, 1893, S. 805-834, 
und CXC, S. 43-65. 
 
 



 338 

erkannte, mußte der Grund für die Aufstellung von Obelisken rätselhaft 
bleiben: „Der Ursprung und die religiöse Bedeutung der Obelisken sind 
einigermaßen dunkel.“30 
Vor dem Tempel Salomos wurden zwei Säulen errichtet31, deren Zweck in 
der Heiligen Schrift nirgends angegeben wird. 
Auch in Amerika wurden obeliskenähnliche Säulen aufgestellt, die mit-
unter an der Spitze einen Ring trugen, um die Sonnenstrahlen hindurch-
fallen zu lassen. „Die Sonnenwenden und Tagundnachtgleichen wurden 
sorgfältig beobachtet. Westlich und östlich von Cuzco wurden je acht 
Steinsäulen errichtet, um die Sonnenwenden zu beobachten ... Die Säulen 
waren von Scheiben gekrönt, um die Sonnenstrahlen hindurchtreten zu 
lassen. Auf dem eingeebneten und gepflasterten Boden wurden Zeichen 
angebracht und um die Bewegung der Sonne zu bezeichnen, waren Linien 
gezogen ...“ 
„Um den Zeitpunkt der Tagundnachtgleiche festzuhalten, war auf der 
freien Fläche vor dem Sonnentempel eine Steinsäule im Mittelpunkt eines 
großen Kreises aufgestellt ... Diese Anlage wurde inti-huatana genannt, 
was soviel bedeutet wie der Platz, wo die Sonne angebunden oder 
eingekreist ist. Solche inti-huatanas stehen auf den Höhen von 
Ollantaytampu, in Pissac, Hatuncolla und anderen Orten.“32  

Der ägyptische Obelisk konnte als Gnomon, oder Sonnenuhr, dienen. 
Länge und Richtung des Schattens würden die Tagesstunde angezeigt 
haben. Paarweise aufgestellt konnten sie als Kalender dienen. An den 
Tagundnachtgleichen wären ihre Schatten für die Dauer des Tages 
zusammenhängend gewesen, da an diesen Tagen die Sonne genau im 
Osten auf- und im Westen untergeht. 
Daß die Obelisken zu dem Zweck errichtet waren, den Sonnenschatten 
(und die Stellung der Erde) zu verfolgen, ergibt sich klar aus folgender 
Angabe bei Plinius: „Der Obelisk (des Sesothis aus Ägypten), der auf dem 
Marsfeld (in Rom) aufgerichtet worden ist, wurde von dem verstorbenen 
Kaiser Augustus zu einem ganz besonderen Zweck verwendet: dem 
nämlich, den von der Sonne geworfenen Schatten aufzuzeigen und so die 
Länge der Tage und Nächte zu messen.“ Hieran schließt sich dann 
folgende Betrachtung an: „Fast die ganzen letzten dreißig Jahre zeigten 
jedoch die von dieser Sonnenuhr abgelesenen Angaben keine Überein- 
                                                   
30 R. Engelbach, The Problem of the Obelisks (1923), S. 18. 
31 I.Könige 7, 15. 
32 Markham, The Incas of Peru, S. 115, 116. 
 
 



 339 

stimmung: sei es, daß die Sonne selbst infolge einer Störung des himm-
lischen Systems ihre Bahn geändert hat; sei es, daß die ganze Erde bis zu 
einem gewissen Grade aus ihrem Mittelpunkt gerückt wurde, ein Vorgang, 
der dem Vernehmen nach auch an anderen Orten beobachtet worden ist; 
sei es, daß ein lediglich auf diese Stadt beschränktes Erdbeben die 
Sonnenuhr aus ihrer ursprünglichen Lage gebracht hat; sei es, daß infolge 
der Überschwemmungen des Tibers die Fundamente dieser Masse 
nachgegeben haben.“33 
Diese Textstelle läßt erkennen, daß Plinius jede mögliche Ursache in 
Betracht zog, auch diejenige, welche in früheren Zeiten tatsächlich in 
Erscheinung getreten ist, als, mit den Worten Plutarchs, „der Pol eine 
Drehung oder Neigung erfuhr“, oder, nach den Worten Ovids, „die Erde 
ein wenig tiefer unter ihren gewöhnlichen Platz sank“. 

 
 

Die Sonnenuhr 
 
 

Die Pole änderten ihre Lage; die Breiten verschoben sich, die Erdachse 
änderte ihre Richtung; die Zahl der Tage des Jahres nahm von 360 auf 
365¼ zu, eine Tatsache, die in einem der folgenden Kapitel näher aus-
geführt wird; wahrscheinlich änderte sich auch die Tageslänge. Selbst-
verständlich kann eine Sonnenuhr aus der Zeit vor dem Jahre 687 v. Chr. 
nicht länger den Zweck erfüllen, für den sie gedacht war, aber sie kann 
wohl dazu dienen, unsere Annahme zu bestätigen.  
Eine solche Sonnenuhr, die etwa aus der Zeit zwischen den Jahren 850 und 
720 v.Chr. stammt, wurde im Faijum in Ägypten unter 27° nördlicher 
Breite gefunden. Sie besteht aus einer mit Stundenmarken versehenen 
waagerechten Platte, die an einem Ende einen senkrechten Pflock als 
Schattenwerfer trägt34. Diese Sonnenuhr kann den Zeitablauf nicht genau 
anzeigen – weder im Faijum noch sonstwo in Ägypten. Ein Gelehrter, der 
ihre Wirkungsweise untersuchte, kam zu dem Ergebnis, daß sie mit ihrem 
vorderen Ende am Vormittag nach Osten und nachmittags nach Westen 
gehalten werden mußte, und verschiedene andere Gelehrte stimmten zu, 
daß diese Uhr tatsächlich auf diese Weise zu benutzen sei. 
                                                   
33 Plinius, Historia naturalis XXXVI, 15. 
34 Die Ägypter teilten den Tag in Stunden, die gleiche Teillängen der Zeit zwischen Sonnen-
aufgang und Sonnenuntergang darstellten, also in ihrer Länge abhängig von der Länge des 
Tages waren. 
 



 340 

Aber diese Methode allein ließ es unmöglich zu, die Zeit abzulesen. „Da 
sämtliche Stundenpunkte wesentlich näher am Zapfen liegen als die 
entsprechenden Marken des Instrumentes, so muß die schattenwerfende 
Zeigerkante höher über der Auffangfläche angenommen werden, als wir es 
bisher getan haben. Die westliche obere Zapfenkante kann also nicht der 
Schattenwerfer sein, sondern eine über ihr liegende Parallele.“35 „Die 
Marken sind nicht auf Grund wirklicher Beobachtung, sondern aus 
irgendeiner Theorie heraus gesetzt.“38  
Wie jedoch ein Kritiker bemerkte, „setzt diese Theorie voraus, daß zu 
keiner Jahreszeit die Uhr die Stunden richtig angab, ohne daß man 
stündlich die Höhe des schattenwerfenden Teils des Instruments verändert 
hätte“37. Da die Sonnenuhr keinerlei Einrichtungen hat, um die Höhe des 
Pflockes einzustellen, ist es unwahrscheinlich, daß diese stündliche 
Umstellung wirklich vorgenommen wurde. Um aber die Höhe des 
Pflockes stündlich zu verändern – an sich schon eine sehr unpraktische 
Methode – wäre es nötig gewesen, eine weitere Uhr zu haben, die die 
Stunden ohne derartiges Nachstellen zeigt und so den genauen Zeitpunkt 
angibt, wann die erste Uhr zu stellen ist. Wenn es aber eine Uhr gab, die 
die Stunden ohne Nachstellung genau anzeigte, welchem Zwecke diente 
dann die Sonnenuhr? 
Man brachte deswegen eine andere Erklärung für den Gebrauch dieser 
Sonnenuhr vor. Der Urheber dieses neuen Vorschlages vermutet, daß zu 
einer frühen Zeit (das Vorrücken der Tagundnachtgleichen ist dabei in 
Betracht gezogen) die Sonnenuhr irgendwo unter den geographischen 
Breiten Ägyptens am Tage der Sommersonnenwende verwendet wurde. Er 
räumt dann aber ein: „Man hat jedoch die Änderung der Deklination der 
Sonne zwischen Sonnenaufgang und Sonnenuntergang nicht in Betracht 
gezogen ... Zu allen anderen Jahreszeiten wäre es nötig, für jede Stunde 
bzw. jede Ablesung entweder die Höhe des Pflockes zu ändern oder die 
Sonnenuhr zu neigen – oder beides. Wenn die Sonne eine südliche 
Deklination, ja selbst wenn sie eine leicht nördliche Deklination hat, wäre 
es doch immer erforderlich, beides zu tun. Die zwangsläufige Folgerung 
ist deswegen, daß die Uhr ursprünglich am Tage der Sommer-
                                                   
35 L, Borchardt, Altägyptische Sonnenuhren, Zeitschrift für ägyptische Sprache und Alter-
tumskunde XLVIII, (1911), S. 14. 
38 Ebenda, S. 15. 
37 J. MacNaughton, The Use of the Shadow Clock of Seti I, Journal of the British 
Astronomical Association, LIV, Nr. 7 (Sept. 1944). 
 
 



 341 

Sonnenwende oder doch wenigstens kurz vor- und nachher verwendet 
wurde.“38 Auch bei diesem Erklärungsversuch taucht also die Not-
wendigkeit einer besonderen Einstellung für jede Ablesung auf, was 
wiederum noch eine anderweitige genauere Zeitbestimmung voraussetzt. 
Der Schluß, zu dem der Vertreter dieser Ansicht kommt – nämlich, daß 
das Instrument ursprünglich für einen einzigen Tag bestimmt war – ist 
recht seltsam und widerspricht dem Zweck, zu dem überhaupt Uhren 
hergestellt werden. Und selbst wenn diese Uhr wirklich nur einmal im 
Jahre benutzt worden sein sollte, so konnte doch der Urheber dieser 
Theorie das im Faijum gefundene Stück nicht die Zeit zeigen lassen, son-
dern nur eine ähnliche, in viele Stücke zerbrochene Uhr. Und sogar das 
war nur möglich, indem er seine Zuflucht zur Präzession der Tagundnacht-
gleiche nahm und die Uhr mehrere hundert Jahre früher datierte als die 
übrigen Forscher. 
Die im Faijum gefundene Sonnenuhr, die zur Zeit der libyschen Dynastie 
zwischen 850 und 720 v. Chr. angefertigt worden war, kann uns helfen, die 
Tageslänge, die Neigung der Erdachse zur Ekliptik und die geographische 
Breite Ägyptens in jenem Abschnitt der Geschichte zu ermitteln. Eine 
Veränderung einer dieser drei Faktoren würde die Uhr als ein Instrument 
der Zeitmessung unbrauchbar gemacht haben, und dabei änderten sich 
wahrscheinlich alle drei. Die Sonnenuhr des Königs Ahas besitzen wir 
zwar nicht, wohl aber haben wir die Sonnenuhr, die im Ägypten der Zeit 
vor der letzten Katastrophe im Jahre 687 v. Chr. und womöglich vor der 
Katastrophe im Jahre 747 v. Chr. benutzt wurde. 

 
 

Die Wasseruhr 
 

Neben dem Gnomon, der Sonnenuhr, benutzten die Ägypter noch die 
Wasseruhr, die den Vorteil hatte, eine Zeitmessung auch während der 
Nacht zu ermöglichen. 
Ein wohlerhaltenes Stück wurde im Ammon-Tempel zu Karnak (Theben) 
gefunden, d. h. 25 V2 Grad nördlich des Äquators. Diese Wasseruhr 
stammt aus der Zeit Amenhoteps III. aus der 18. Dynastie, des Vaters von 
Echnaton. Das Gefäß hat eine Öffnung, durch die das Wasser ausfließt, 
und auf der Innenseite sind Teilstriche angebracht, um die Zeit

                                                   
38 Ebenda. 



 342 

ablesen zu können. Da der ägyptische Tag in Stunden eingeteilt war, deren 
Länge sich mit der Länge des Tages änderte, wies das Gefäß mehrere 
Reihen von Teilstrichen für die verschiedenen Jahreszeiten auf. Vier 
Zeitpunkte sind dabei von besonderer Bedeutung: die Herbst-Tag-
undnachtgleiche, die Wintersonnenwende, die Frühjahrs-Tagundnacht-
gleiche und die Sommersonnenwende. Die Tagundnachtgleichen haben 
natürlich auf allen Breiten gleich lange Tage und Nächte. An den Son-
nenwenden jedoch, an denen jeweils der Tag oder die Nacht die längsten 
des Jahres sind, ist die Länge des Tageslichtes auf den verschiedenen geo-
graphischen Breiten verschieden: je weiter man sich vom Äquator entfernt, 
um so größer ist am Tage der Sonnenwende der Unterschied zwischen der 
Länge des Tages und der Nacht. Der Unterschied hängt zudem von der 
Neigung der Äquatorebene zu der Ekliptik, der Erdbahnebene, ab, die 
gegenwärtig 23½ Grad beträgt. Ändert sich diese Neigung, mit anderen 
Worten die astronomische Richtung der Erdachse, oder ändert die 
Erdachse ihre geographische Lage, indem die beiden Pole sich auf andere 
Punkte der Erdoberfläche verschieben, so würde sich auch die Länge von 
Tag und Nacht (an jedem Tag mit Ausnahme der beiden 
Tagundnachtgleichen) verändern. 
Die Wasseruhr des Amenhotep III. enthüllte nun dem Forscher eine höchst 
seltsame Zeitskala39. Für die Länge des Tages zur Wintersonnenwende 
ergab die Untersuchung der Uhr eine Zeit von 11 Stunden 18 Minuten, 
während die Länge dieses Tages unter 25° nördlicher Breite nur 10 
Stunden 26 Minuten ausmacht, was einem Unterschied von 52 Minuten 
entspricht. Dementsprechend rechnete der Hersteller der Uhr mit einer 
Nacht zur Wintersonnenwende von 12 Stunden 42 Minuten, während sie 
in Wirklichkeit 13 Stunden 34 Minuten beträgt, was wiederum denselben 
Unterschied von 52 Minuten ergibt. 
An der Sommersonnenwende, dem längsten Tage, gab die Uhr einen Tag 
von 12 Stunden 48 Minuten an, während er in Wirklichkeit 13 Stunden 41 
Minuten ausmacht, und eine Nacht von 11 Stunden 12 Minuten, die in 
Wirklichkeit 10 Stunden 19 Minuten beträgt. 
An den beiden Tagundnachtgleichen beträgt die Tageslänge 11 Stunden 
und 56 Minuten, die Länge der Nacht  12 Stunden 4 Minuten, und genau 
diese Zeiten zeigt auch die Wasseruhr an.  
Der Unterschied zwischen den heutigen Werten und denen, auf die die

                                                   
39 L. Borchardt, Die altägyptische Zeitrechnung (1920), S. 6-25. 



 343 

Uhr geeicht ist, ist recht beträchtlich. Der Tag der Wintersonnenwende 
wird von der Uhr 52 Minuten länger angegeben, als er heutzutage in 
Karnak ist, und die Nacht um 52 Minuten kürzer; an der Sommer-
sonnenwende ist der Tag nach der Uhr 53 Minuten kürzer und die Nacht 
53 Minuten länger. 
Der Unterschied zwischen den Tageslängen an den beiden Sonnenwenden, 
d. h. zwischen dem längsten und dem kürzesten Tage, ist nach der Uhr 
kleiner, als es heute in Karnak zu beobachten ist. Damit beweist aber die 
Wasseruhr des Amenhotep III. – vorausgesetzt, daß sie richtig gebaut und 
richtig gedeutet worden ist -, daß entweder Theben näher am Äquator lag 
oder daß die Neigung des Äquators gegenüber der Ekliptik geringer war 
als der heutige Winkel von 23½°.  
Wie sich aus unserer Untersuchung ergibt, zeigte die Uhr des Amenhotep 
III. nach der Mitte des 8. Jahrhunderts nicht mehr richtig an, und eine 
damals an ihrer Stelle angefertigte Uhr wäre dann bei den Katastrophen 
am Ende des 8. und am Beginn des 7. Jahrhunderts unbrauchbar geworden, 
als die Erdachse nochmals sowohl ihre Richtung gegenüber dem Himmel 
wie auch ihre Lage auf der Erde änderte. 

 
 

Eine Hemisphäre wandert südwärts 
 

Seht, wie die Welt sich neigt mit 
ihrem mächtigen Gewölbe – 
die Erde und die Weite des Meeres 
und die Tiefe des Himmels! 

 
– Virgil, Eklogen IV, 50 

 
Die Änderung der Pol-Lage rückte das Polareis aus dem Bereich des neuen 
Polarkreises heraus, während andere Gebiete in den Polarkreis 
hineingerieten. Weder die Astronomie noch die Geologie kennt ein Gesetz, 
demzufolge die Lage der Pole und die Richtung der Erdachse gerade so 
und nicht anders sein müßten, wie sie heute sind. Diesen Gedanken finde 
ich in den Schriften Schiaparellis ausgesprochen: „Die ständige Lage der 
geographischen Pole in denselben Gebieten der Erde kann noch nicht 
durch astronomische und mechanische Argumente als gesichert gelten. 
Diese Beständigkeit mag heute eine Tatsache sein, aber für die 
voraufgegangenen erdgeschichtlichen Zeiten muß sie erst noch 
nachgewiesen werden.“   „Unsere  vom  astronomischen  und  mathema-



 344 

tischen Standpunkt so wichtige Frage rührt an die Fundamente der 
Geologie und Paläontologie; ihre Lösung ist eng verknüpft mit dem 
(Problem der) gewaltigsten Vorgänge in der Geschichte der Erde.“40 

Die Pole hatten nicht immer ihre heutige Lage, und die Veränderungen 
waren keineswegs allmähliche Vorgänge. Die glaciale Eisdecke war 
nichts anderes als Polareis. Die Eiszeiten endeten mit katastrophaler 
Plötzlichkeit, Gegenden mit mildem Klima gerieten in ganz wenigen 
Stunden in den Polarkreis. Die Eisdecken Amerikas und Europas be-
gannen zu schmelzen; große Mengen von der Meeresoberfläche aufstei-
genden Wasserdampfes vermehrten die Niederschläge und förderten die 
Bildung einer neuen Eisdecke. In viel stärkerem Maße als das Vorrücken 
des Eises brachten riesige Wellen, die über die Kontinente hinwegzogen, 
den Geschiebeschutt und die Findlingsblöcke mit, die über große Entfer-
nungen hin weggetragen und auf fremden Gesteinsschichten abgesetzt 
wurden. 
Betrachten wir die Grenzen der Vereisung auf der nördlichen Halbkugel, 
so erkennen wir einen Kreis, dessen Mittelpunkt etwa an der Ostküste 
Grönlands oder an dem Meeresarm zwischen Grönland und Baffinland in 
der Nähe des gegenwärtigen magnetischen Nordpols liegt, und der mit 
einem Durchmesser von etwa 3600 km den Bereich der Eisdecke während 
der letzten Eiszeit umschreibt. Der Nordosten Sibiriens liegt außerhalb 
dieses Kreises; das Tal des Missouri bis herab auf 39° nördlicher Breite 
liegt innerhalb. Der östliche Teil Alaskas ist miteingeschlossen, nicht 
dagegen der westliche. Nordwesteuropa liegt innerhalb des Kreises; eine 
Strecke hinter dem Ural biegt die Grenzlinie nach Norden ab und 
überschneidet den heutigen Polarkreis.  
Das führt uns zu der Frage, ob der Nordpol nicht am Ende in vergangener 
Zeit um 20° oder mehr von seiner heutigen Lage entfernt und näher an 
Amerika lag, während der alte Südpol um dieselben 20° von seinem 
gegenwärtigen Platz entfernt war41. 
Die Angaben auf den brahmanischen Himmelskarten unterscheiden sich 
erheblich von dem, was die modernen Astronomen zu finden erwarteten. 
Berücksichtigt man, daß Kalkutta gegenüber Baffinland einen Längen-
unterschied von 180° hat, so würden diese brahmanischen Karten eher 
einer Stellung der Erde entsprechen, bei der die Erdachse den Globus in 
                                                   
40 G. V. Schiaparelli, De la Rotation de la Terre sous l'Influence des Actions Géologiques 
(St. Petersburg, 1889), S. 31. 
41 Etwa in der Gegend des Queen-Mary-Landes auf dem antarktischen Kontinent. 
 
 



 345 

der Gegend des Baffinlandes nahe dem gegenwärtigen Magnetpol durch-
dringt. Die Breitenverschiebungen in Gebieten westlich oder östlich von 
Indien wären dabei naturgemäß geringer gewesen. 
Es ist wahrscheinlich, daß vor 27 Jahrhunderten, vielleicht aber vor 35, der 
Nordpol auf Baffinland oder nahe der Halbinsel Boothia Felix des 
amerikanischen Festlandes lag. 
 
Die Mammuts wurden durch eine plötzliche Katastrophe ausgerottet, 
wobei der Tod wahrscheinlich durch Ersticken oder einen elektrischen 
Schlag eintrat. Die unmittelbar anschließende Verschiebung Sibiriens in 
die Polarregion hat wahrscheinlich die Konservierung der Kadaver er-
möglicht42. 
Es scheint, daß die Mammuts zusammen mit anderen Tieren durch einen 
Gassturm getötet wurden, der von plötzlichem Sauerstoffmangel infolge 
von Verbrennungsvorgängen hoch in der Atmosphäre begleitet war. Einige 
Augenblicke später wurden ihre sterbenden oder toten Körper in den 
Polarkreis gerückt. In wenigen Stunden verschob sich der Nordosten 
Amerikas aus der kalten Zone des Polarkreises in eine gemäßigte Zone; 
Nordostsibirien bewegte sich in entgegengesetzter Richtung aus der ge-
mäßigten Zone in den Polarkreis: Das heutige sibirische Klima begann im 
selben Augenblick, als die Eiszeit in Europa und Amerika plötzlich zu 
Ende ging. 
Es wird hier die Ansicht vertreten, daß in historischer Zeit weder Nord-
ostsibirien, noch Westalaska in der Polarregion lag, sondern erst im 
Gefolge der Katastrophen des 8. und 7. Jahrhunderts dorthin geriet. Diese 
Annahme schließt in sich ein, daß diese Länder, soweit sie nicht vom Meer 
bedeckt waren, höchstwahrscheinlich von Menschen besiedelt waren. Man 
sollte in Nordostsibirien archäologische Untersuchungen anstellen, um 
herauszufinden, ob diese heutzutage unbewohnten Tundren vor 27 
Jahrhunderten nicht etwa Kulturgebiete waren.  
In den Jahren 1939/1940 wurde „einer der überraschendsten und be-
deutsamsten Funde des Jahrhunderts“ (E. Stefansson) bei Point Hope in 
Alaska am Ufer der Behringstraße gemacht: Eine alte Stadtanlage mit etwa 
800 Häusern, deren Bevölkerung größer als die der heutigen Stadt 
                                                   
42 Griechische Schriftsteller berichten von der mumifizierenden Wirkung der Ambrosia. Sie 
schilderten die Methode, flüssige Ambrosia den Toten in die Nase zu gießen. Nach dieser 
Methode wendeten die Ägypter ihre Mumifizierungsmittel an. Die Babylonier verwendeten 
für diesen Zweck Honig. 
 
 



 346 

Fairbanks war, wurde dort unter 68° nördlicher Breite, etwa 200 km 
innerhalb des Polarkreises entdeckt43. 
„Ipiutak, wie die Gegend dieser ehemaligen Stadt von den heutigen 
Eskimos genannt wird, muß vor der Zeitwende erbaut worden sein; 
zweitausend Jahre gelten als vorsichtige Schätzung für ihr Alter.  
Die Ausgrabungen haben schone Elfenbeinschnitzereien zutage gefördert, 
die denen der- Eskimos oder der Indianer der nördlichen Gebiete völlig 
unähnlich sind. Aus Baumstämmen verfertigte eigenartige Gräber 
enthielten Skelette, die den an den Ausgrabungen Beteiligten mit künst-
lichen, aus Elfenbein geschnitzten und mit Pechkohle eingelegten Aug-
äpfeln entgegenstarrten ... Zahlreiche zierlich gefertigte und gravierte 
Gerätschaften, die man ebenfalls in den Gräbern fand, glichen teilweise 
denjenigen, die in Nordchina vor zwei- oder dreitausend Jahren angefer-
tigt wurden; andere wieder ähneln den Schnitzereien der Ainos in Nord-
japan und der Bewohner des Amurtales in Sibirien. Die materielle Kultur 
des Volkes war keineswegs so bescheiden wie sonst in der Arktis, son-
dern die eines hochentwickelten Volkes, das in diesem Sinne weiter vor-
geschritten war als alle bekannten Eskimos und deutlich auf Ostasien 
weist.“44 
Im mittleren Alaska, wo der Erdboden seit vielen Jahrhunderten tief 
gefroren ist, wurden Tiere ausgegraben, deren Knochen noch mit Fleisch 
bedeckt sind. „Knochen sowohl von ausgestorbenen, wie von lebenden 
Säugetierarten wurden in diesen Gebieten gefunden ... Sie sind nicht als 
fossile Knochen erhalten, sondern in gefrorenem Zustand, und in einigen 
Fällen hängen Sehnen, Haut und Fleisch noch an den Knochen.“45 Im 
Laufe des Jahres 1938 wurde „fast die gesamte Haut eines Riesen-Bison 
mitsamt dem Haar“ in der Gegend von Fairbanks gefunden.  
„Einige der Gerätefunde, die nach dem Abtragen in Tiefen von 18 bis 20 
m unter der ursprünglichen Oberfläche zutage kamen, mögen im Beginn 
auf oder doch nahe der Oberfläche gelegen haben, aber die Lage anderer 
Funde bringt sie eher mit den Knochen ausgestorbener Tiere in großen 
Tiefen in Zusammenhang. Soweit die Funde erkennbar sind, handelt es 
                                                   
43 Die Entdecker waren F. G. Rainey und seine Mitarbeiter im Auftrage des American 
Museum of Natural History in New York; die Ergebnisse dieser Expedition wurden in den 
Anthropologischen Schriften des Museums veröffentlicht. 
44 Schilderung von Evelyn Stefansson in ihrem Buch Here is Alaska (1943) S. 138 ff. 
45 F. G. Rainey, Archaeology in Central Alaska, Anthropological Papers of the Museum of 
Natural History XXXV, Teil IV (1939), S. 391 ff. 
 
 



 347 

sich um Geräte aus bearbeitetem Stein, Knochen und Elfenbein.“46 
In den Jahren 1936 bis 1937 wurden am Grunde der Schuttablagerungen 
des Ester Creek über 20 m unter der ursprünglichen Oberfläche ver-
schiedene Geräte sowie zahlreiche feuergeschwärzte Steine zusammen mit 
den Knochen von Mammut, Mastodon, Bison und Pferd gefunden47. Im 
Jahre 1938 wurden ähnliche Funde unter den Schuttablagerungen des 
Engineer Creek 40m unter der Oberfläche gemacht48.  
Diese Spuren tierischen und menschlichen Lebens so tief unter der Erd-
oberfläche sind großenteils Überreste, die bei früheren Katastrophen 
verschüttet wurden; einige von ihnen dürften jedoch auch Überreste der 
Katastrophen des 8. und 7. Jahrhunderts ein. Als die Erdrotation plötzlich 
gestört wurde, bewegten sich Translationswellen westwärts infolge der 
Massenträgheit und polwärts wegen des Zurückflutens des Wassers von 
der äquatorialen Aufstauung, in der sie durch die Erdrotation gehalten 
werden, wobei Alaska von den Wassern des Pazifik überspült wurde. 
Städte, wie die in Alaska ausgegrabenen – und womöglich noch größere – 
werden höchstwahrscheinlich in Kamtschatka zu finden sein, oder noch 
weiter im Norden an den Flüssen Kolyma oder Lena. Die Umstände, die 
die Mammuts mit Haut und Haar konservierten, müssen auf Menschen 
dieselbe Wirkung gehabt haben, so daß es nicht ausgeschlossen ist, daß 
auch noch in Eis eingepackte menschliche Körper gefunden werden. Ein 
Problem, das die Archäologen noch zu lösen haben, ist die Frage, ob die 
Austilgung des Lebens in diesen Gebieten des nordwestlichen Amerika 
und des nordöstlichen Asien, die auch den Tod der Mammuts herbeiführte, 
im 8., 7. oder 15. Jahrhundert vor der Zeitenwende oder noch früher 
stattfand – mit anderen Worten, ob die Mammutherden in den Tagen 
Jesaias oder in den Tagen des Auszugs aus Ägypten zugrunde gingen. 
 
 
 

                                                   
46 Ebenda, S. 393. 
47 Durch P. Maas. 
48 Durch J. L. Giddings. 



 348 

 



 349 

Kapitel 8 
 
 

DAS JAHR VON 360 TAGEN 
 
 
 

Vor diesen letzten Katastrophen hatte unserer Ansicht nach die Erdachse 
eine andere Richtung im Raum, die Pole befanden sich an einem anderen 
Platz und die Erde bewegte sich auf einer anderen Bahn; unter diesen 
Umständen konnte das Jahr nicht dasselbe sein, wie es heute ist.  
Zahlreiche Anhaltspunkte deuten darauf hin, daß vordem Jahr von 365¼ 
Tagen das Jahr nur 360 Tage hatte. Auch dieses Jahr von 360 Tagen war 
keineswegs das ursprüngliche; es war vielmehr eine Übergangsform 
zwischen einem Jahr mit noch weniger Tagen und dem heutigen. In der 
Epoche zwischen der letzten in der Reihe von Katastrophen des 15. Jahr-
hunderts und der ersten in der Reihe des 8. Jahrhunderts betrug die Dauer 
eines Bahnumlaufs offenbar 360 Tage1. 
Um meine Behauptung zu erhärten, lade ich den Leser zu einer Weltreise 
ein, die in Indien beginnt. 
Die Texte aus der Zeit der Veden kennen ein Jahr von nur 360 Tagen. 
„Alle vedischen Texte sprechen übereinstimmend und ausschließlich von 
einem Jahre von 360 Tagen. Stellen, welche diese Länge des Jahres direkt 
angeben, finden sich in allen Brahmanas.“2 „Es ist auffällig, daß nirgends 
im Veda einer bestimmten Schaltperiode Erwähnung geschieht, und z. B. 
neben der immer wiederkehrenden Bemerkung, daß das Jahr 360 Tage 
habe, auf die weiteren fünf oder sechs Tage, die dem eigentlichen 
Sonnenjahr zukommen, nirgends Bezug genommen wird.“3  

Dieses indische Jahr von 360 Tagen ist in 12 Monate zu je 30 Tagen 
unterteilt4. Die Texte geben an, daß der Mond 15 Tage lang zu- und 15 

                                                   
1 W. Whiston brachte in seiner New Theory of the Earth (1696) die Überzeugung zum 
Ausdruck, daß das Jahr vor der Sintflut 360 Tage hatte. Er fand bei den klassischen 
Schriftstellern Hinweise auf ein Jahr von 360 Tagen, und da er lediglich eine große 
Katastrophe anerkannte, nämlich die Sintflut, so ordnete er diese Hinweise vorsintflutlichen 
Zeiten zu. 
2 Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik, Grundriß der indo-arischen Philologie 
und Altertumskunde III, 9 (1899), S. 7. 
3 Ebenda. 
4 Ebenda. 
 



 350 

Tage lang abnimmt; sie sagen auch, daß die Sonne sechs Monate oder 
180 Tage lang nach Norden zieht und dieselbe Zahl von Tagen nach 
Süden. 
Die Verwunderung der Gelehrten über diese Angaben des brahmanischen 
Schrifttums kommt am besten in folgendem Satz zum Ausdruck: „Daß es 
sich hier nicht um conventionell ungenaue Angaben handelt, sondern 
vielmehr um ganz verkehrte Anschauungen, zeigt die Stelle im Nidana-
Sutra, wo gesagt wird, daß die Sonne in jedem der 27 Naksatras 13⅓ Tage 
verweile, und somit das wahre Sonnenjahr auf 360 Tage abgeschätzt 
wird.“ „Jedem Halbmonat werden 15 Tage zugeschrieben; daß dies zu viel 
ist, wird nirgends anerkannt.“5 
In ihren astronomischen Werken verwendeten die Brahmanen höchst 
scharfsinnige geometrische Methoden, und es erscheint höchst über-
raschend, daß sie nicht in der Lage gewesen sein sollen, festzustellen, daß 
das Jahr von 360 Tagen um fünfeinviertel Tage zu kurz war. In 10 Jahren 
wächst dieser Fehler auf 52 Tage an. Der zuletzt zitierte Verfasser sah 
sich zu dem Schluß genötigt, daß die Brahmanen eine „völlig verwirrte 
Vorstellung von der wahren Länge des Jahres“ hatten. Erst in späterer 
Zeit waren, wie er sagt, die Inder in der Lage, solchen offenkundigen 
Tatsachen gerecht zu werden. Ähnlich äußerte sich ein anderer Autor: 
„Daß es bis zur Formulierung des 365tägigen Wandeljahres einer 
erheblichen Zeit bedurfte, beweist die Existenz des altindischen 
360tägigen Savana-Jahres und anderer Formen, welche in den vedischen 
Schriften auftreten.“6 
In den Aryabhatiya, einem alten indischen Werk über Mathematik und 
Astronomie, steht folgender Satz: „Ein Jahr besteht aus 12 Monaten. Ein 
Monat besteht aus 30 Tagen. Ein Tag besteht aus 60 nadis. Ein nadi 
besteht aus 60 vinadikas.“7 
Ein Monat von 30 Tagen und ein Jahr von 360 Tagen bildeten die Grund-
lage für die alte indische Chronologie, wie sie für historische Angaben 
gebräuchlich war. 
Die Brahmanen wußten, daß sich die Lange des Jahres, des Monats und 
des Tages mit jedem neuen Weltalter änderte. In den Surya-siddhanta, 
                                                   
5 Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik, S. 7. 
6 F. K. Ginzel, Chronologie, Encyklopaedie der mathemat. Wissenschaften, VI, 2 (1910), 
S.371.. 
7 The Aryabhatiya of Aryabhata, ein altindisches Werk über Mathematik und Astronomie 
(Engl. Übers. W. E. Clark, 1930), Kap. 3, Kalakriya oder die Zeitrechnung, S. 51. 
 
 



 351 

einem klassischen Werk der indischen Astronomie, heißt es nach einigen 
einleitenden Worten: „Lediglich infolge der Umwälzungen der Weltalter 
gibt es hier einen Unterschied der Zeit.“8 Der Übersetzer dieser alten 
Handschrift bemerkte hierzu: „Nach dem Kommentar ist der Sinn dieser 
letzten Verse der, daß in den aufeinanderfolgenden Großen Weltaltern ... 
kleine Unterschiede in den Bewegungen der Himmelskörper auftraten.“ 
Bei der Erklärung des Ausdruckes bija, mit dem eine in jedem neuen 
Zeitalter vorzunehmende Zeitumrechnung gemeint ist, sagt das Buch 
Surya: „Die Zeit ist der Zerstörer der Welten.“  
Das „kirchliche“ Jahr bestand ebenso wie das weltliche Kalenderjahr aus 
360 Tagen mit 12 Mondmonaten zu je 30 Tagen. Etwa vom 7. vor-
christlichen Jahrhundert an wurde das indische Jahr 365¼ Tage lang, doch 
wurde für kultische Zwecke das alte Jahr von 360 Tagen eingehalten. 
Dieses Jahr heißt savana. 
Als der indische Kalender ein Jahr von 365¼ Tagen und einen 
Mondmonat von 29½ Tagen erhielt, wurde das alte System nicht 
aufgegeben. „Der natürliche Monat, der etwa 29½ Tage mittlerer 
Sonnenzeit ausmacht, wird dann in 30 Mondtage (tithi) unterteilt. Da die 
Mondtage auf diese Weise zu den verschiedensten Tageszeiten anfangen 
oder aufhören, ist diese Unterteilung sehr unnatürlich und willkürlich. Für 
die Inder hat sie jedoch hervorragende praktische Bedeutung, da durch sie 
die Verrichtung vieler religiöser Handlungen geregelt wird und von ihr 
die meisten Vorausbestimmungen günstiger und ungünstiger Zeiten und 
dergleichen abhängen.“9 
Dieses Doppelsystem war nichts anderes als die Aufpfropfung eines neuen 
Zeitmaßes auf ein altes. 
 
Das alte persische Jahr umfaßt 360 Tage mit 12 Monaten zu 30 Tagen. 
Im 7. Jahrhundert wurden fünf Gatha-Tage dem Kalender hinzu-
gefügt10. 
Im Bundahish, einem heiligen Buch der Perser, werden die 180 Sonnen-
aufgänge zwischen Wintersonnenwende und Sommersonnenwende und 
                                                   
8 Surya-siddhanta: A Text Book of Hindu Astronomy (Engl. Ubers. Ebenezer Burgess, 
1860). 
9 Ebenda, Kommentar von Burgess in der Anmerkung zu S. 7. 
10 „Zwölf Monate ... zu je 30 Tagen ... und die 5 Gatha-Tage am Ende des Jahres.“ „The 
Book of Denkart“, in H. S. Nyberg, Texte zum mazdayasnischen Kalender (Uppsala, 1934), 
S. 9. 
 
 



 352 

zwischen Sommersonnenwende und Wintersonnenwende mit folgenden 
Worten geschildert: „Es gibt 180 Öffnungen (rogin) im Osten und 180 im 
Westen ... und jeden Tag kommt die Sonne durch eine Öffnung herein und 
geht durch eine andere Öffnung hinaus ... Sie kehrt in 360 Tagen und 5 
Gatha-Tagen zu Varak zurück.“11 
Die Gatha-Tage sind „fünf zusätzliche Tage, die dem letzten der 12 
Monate zu 30 Tagen hinzugefügt werden, um das Jahr zu vervollständigen. 
Für diese Tage sind keine besonderen Öffnungen vorgesehen ...  
Diese Anordnung scheint darauf hinzudeuten, daß die Vorstellung von den 
Öffnungen älter als die Berichtigung des Kalenders ist, welche dem 
ursprünglichen Jahr von 360 Tagen die fünf Gatha-Tage hinzufügte“12. 
 
Das alte babylonische Jahr setzte sich aus 360 Tagen zusammen13. Die 
astronomischen Tafeln aus der Zeit vor dem neubabylonischen Reich 
geben das Jahr mit dieser Zahl von Tagen an, ohne zusätzliche Tage zu 
erwähnen. Soviel war bereits bekannt, noch ehe die Keilschrift entziffert 
war: Ktesias schrieb, daß die Mauern Babylons 360 Achtelmeilen im 
Umkreis maßen, „so viel wie das Jahr Tage hatte“14.  
Der Tierkreis der Babylonier war in 36 Dekane unterteilt, wobei ein Dekan 
der Abschnitt war, den die Sonne in bezug auf die Fixsterne während eines 
Zeitraums von 10 Tagen zurücklegte. „Nun bieten aber die 36 Dekane mit 
ihren Dekaden nur ein Jahr von 360 Tagen.“15 Um diese scheinbar 
willkürliche Länge des Tierkreises zu erklären, wurde folgende Konjektur 
gemacht: „Zuerst wurde von den Astronomen Babylons das Jahr von 360 
Tagen erkannt, und die Kreisteilung von 360 Grade sollte den Weg 
versinnlichen, welchen die Sonne bei ihrem vermeintlichen Umlaufe um 
die Erde jeden Tag zurücklegte.“16 Dabei blieben 5 Grade des Kreislaufs 
unberücksichtigt. 
Das alte babylonische Jahr bestand aus 12 Monaten zu je 30 Tagen, 
wobei die Monate vom Aufgang des neuen Mondes aus gezählt wurden. 
Da der Zeitraum zwischen einem Neumond und dem nächsten etwa 29½ 
Tage beträgt, waren die Gelehrten beim Studium des babylonischen 
                                                   
11 Bundahish (Engl. Übersetzung West), Kap. V. 
12 Anmerkung von West auf S. 24 seiner Übersetzung des Bundahish. 
13 A. Jeremias, Das Alter der babylonischen Astronomie (2. Ausg., 1909), S. 58 ff. 
14 The Fragments of tbe Persika of Ktesias (Ctesiae Persica), Ausg. J. Gilmore (1888), S. 
38; Diodor II, 7. 
15 W. Gundel, Dekane und Dekansternbilder (1936), S. 253. 
16 Cantor, Vorlesungen über Geschichte der Mathematik I, 1880, S. 83. 
 



 353 

Kalenders in derselben Verlegenheit, wie wir sie schon aus anderen 
Ländern kennen. „Mit dem Neulicht des Mondes beginnt der Monat von 
30 Tagen. Wie der Ausgleich mit der astronomischen Wirklichkeit ge-
schah, wissen wir im einzelnen noch nicht. Die Praxis der Schaltperioden 
ist noch nicht erkannt.“17 Es scheint, daß dann im 7. Jahrhundert 5 Tage zu 
dem babylonischen Kalender hinzugefügt wurden, die als ungünstig galten 
und vor denen das Volk eine abergläubische Scheu hatte.  
Das assyrische Jahr bestand aus 360 Tagen. Eine Dekade hieß Sarus, und 
ein Sarus bestand aus 3600 Tagen18. 
„Die Assyrer hatten ebenso wie die Babylonier ein aus Mondmonaten 
zusammengesetztes Jahr, und anscheinend war der Zweck der astrolo-
gischen Aufzeichnungen über das Erscheinen des Mondes und der Sonne, 
eine Bestimmung und Vorhersage der Lange des Mondmonates zu er-
möglichen. Wenn das zutrifft, so muß das in ganz Assyrien allgemein 
gebräuchliche Jahr ein Mondjahr gewesen sein. Der Kalender weist jedem 
Monat 30 volle Tage zu; der Mondmonat beträgt jedoch in Wirklichkeit 
etwas über 29½ Tage.“19 „Es wäre kaum möglich, den Kalendermonat so 
einzurichten, daß er mit dem Mondmonat am Ende des Jahres so genau 
übereinstimmt.“20 
Assyrische Urkunden erwähnen Monate von nur dreißig Tagen und zählen 
diese Monate von Neumond bis Neumond21. Wie in den anderen Ländern 
ist es auch hier ganz eindeutig der Mondmonat, der von den assyrischen 
Astronomen mit 30 Tagen angegeben wird. Wie konnten die assyrischen 
Astronomen die Länge der Mondmonate mit den Mondumläufen in 
Übereinstimmung gebracht haben, so fragen sich die Gelehrten, und wie 
konnten die von den Astronomen an den Königspalast weitergegebenen 
Beobachtungen so unentwegt verkehrt sein?  
Bei den alten Juden war vom 15. bis zum 8. Jahrhundert vor der Zeitwende 
der Monat gleich 30 Tage, und 12 Monate machten ein Jahr aus; es findet 
sich keine Erwähnung von Monaten, die kürzer als 30 Tage, noch von 
Jahren, die länger als 12 Monate sind. Daß der Monat aus 30 Tagen 

                                                   
17 Sin bei Roscher, Lexikon der griech. und röm. Mythologie IV, Sp. 892. 
18 Georgius Syncellus, Herausg. Jacob Goar, (Paris, 1652), S. 17, 32. 
19 R. C. Thompson, The Reports of the Magicians and Astrologers of Ninive and Babylon, in 
the British Museum II, (1900) S. XIX. 
20 Ebenda, S. XX. 
21 Langdon und Fotheringham, The Venus Tablets of Ammizaduga, S. 45-46; C. H. W. 
Johns, Assyrian Deeds and Documents IV (1923), S. 333; J. Kohler und A. Ungnad, 
Assyrische Rechtsurkunden (1913), 258, 3; 263, 5; 649, 5. 
 



 354 

bestand, geht aus Deuteronomium .34, 8 und 21,13 sowie aus Numeri 20, 
29 hervor, wo eine Totentrauer für einen „vollen Monat“ angeordnet und 
30 Tage lang durchgeführt wird. Die Schilderung der Sintflut im Buch 
Genesis rechnet nach Monaten zu 30 Tagen; sie gibt an, daß zwischen dem 
17. Tage des 2. Monats und dem 17. Tage des 7. Monats 150 Tage 
verstrichen22. Die Abfassung dieses Textes datiert offenbar aus der Zeit 
zwischen dem Auszug aus Ägypten und den Naturereignissen zur Zeit 
Usias23. 
Die Hebräer richteten sich nach Mondmonaten. Dies wird durch die Tat-
sache erhärtet, daß in den Tagen der Richter und der Könige den Neu-
mondfeiern besondere Bedeutung zukam24. „Die Neumondfeier stand in 
alter Zeit mindestens auf gleicher Linie mit der Sabbathfeier.“25 Da diese 
(Mond-) Monate 30 Tage hatten und keine Monate mit 29 Tagen da-
zwischen lagen, und da weiterhin das Jahr aus 12 solchen Monaten 
zusammengesetzt war und weder Schalttage noch Schaltmonate hatte, 
fanden die Exegeten keinen Ausweg, wie sie diese drei Zahlenangaben in 
Übereinstimmung hätten bringen sollen: Das 354tägige Jahr mit 12 
Mondmonaten zu je 29½ Tagen, das 360tägige Jahr mit 12 Monaten zu 30 
Tagen und das Jahr mit 365¼ Tagen. 
Das ägyptische Jahr bestand aus 360 Tagen, ehe es durch Hinzufügung 
von 5 Tagen auf 365 Tage kam. So gibt der Kalender des Ebers-Papyrus, 
einer Urkunde aus dem Neuen Reich, das Jahr mit 12 Monaten zu je 30 
Tagen an26. 
Im 9. Regierungsjahr des Ptolemäus Euergetes, im Jahre 238 v. Chr., trat 
in Canopus eine Versammlung ägyptischer Priester zusammen und 
verfaßte einen Erlaß, der auf einer Tafel niedergeschrieben im Jahre 1866 
zu Tanis im Delta entdeckt wurde. Der Zweck des Erlasses war, wie es im 
Text heißt, den Kalender „entsprechend der gegenwärtigen Weltordnung“ 
mit den Jahreszeiten abzustimmen. Es wurde angeordnet, daß zu den „360 
Tagen sowie zu den fünf Tagen, die hinzuzufügen später angeordnet 
                                                   
22 Genesis 7, 11. 24; 8, 4. 
23 Nach der anderen Lesart der Sintflutgeschichte (Genesis 7,  17; 8, 6) dauerte die Sintflut 
40 Tage anstatt 150. 
24 I.Samuel 20, 5-6; II. Könige 4, 23; Arnos 8, 5; Jesaia 1, 13; Hosea 2, 11; Hesekiel 46, 1. 
3. In der Bibel heißt der Monat hodesh, das heißt „der Neue (Mond)“, was für eine Lunation 
von 30 Tagen spricht. 
25 J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels (1885), S. 117 f. 
26 Vgl. G. Legge in Receuil de Travaux Relatifs ä la Philologie et à l'Archéologie 
Egyptiennes et Assyriennes (La Mission Française du Caire, 1909). 
 
 



 355 

worden war“, außerdem noch alle vier Jahre ein Tag hinzuzuzählen sei27. 
Die Verfasser dieses Erlasses gaben zwar das genaue Datum, an dem diese 
fünf Tage hinzugefügt wurden, nicht an, aber sie sagten klar und deutlich, 
daß eine derartige Reform irgendwann eingeführt wurde, nachdem das 
Jahr vorher 360 Tage gehabt hatte.  
In einer der vorausgegangenen Seiten wies ich auf die Tatsache hin, daß 
der Kalender von 360 Tagen in Ägypten nach dem Ende des Mittleren 
Reiches in den Tagen der Hyksos eingeführt wurde. Die fünf Epagomena 
wurden wohl erst nach dem Ende der 18. Dynastie hinzugefügt, denn in all 
den zahlreichen Inschriften dieser Dynastie werden „5 Tage“ nirgends 
erwähnt; die Epagomena oder, wie die Ägypter sie nannten, „die fünf, die 
auf dem Jahr befindlichen“28, sind von den Urkunden des 7. sowie der 
folgenden Jahrhunderte bekannt. Die Pharaonen der späten Dynastien 
pflegten zu schreiben: „Das Jahr und die fünf Tage. Der letzte Tag des 
Jahres wurde nicht etwa an dem letzten der fünf Epagomena gefeiert, 
sondern am 30. des Mesori, des 12. Monats.“29 

Im 5. Jahrhundert schrieb Herodot: „Die Ägypter rechnen 30 Tage auf 
jeden der zwölf Monate und fügen jedes Jahr fünf Tage darüberhinaus 
hinzu, um so den geschlossenen Kreis der Jahreszeiten mit dem Kalender 
in Übereinstimmung zu bringen.“30 Sowohl das Buch des Sothis, das 
fälschlicherweise dem ägyptischen Priester Manetho zugeschrieben wird31, 
wie auch Georgius Syncellus, der byzantinische Chronist32, behaupten, daß 
ursprünglich keine weiteren Tage an die 360 Kalendertage angefügt 
wurden, sondern daß dies eine spätere Einrichtung war33, was durch den 
Text des Erlasses von Canopus bestätigt wird. 
Daß die Epagomena nicht auf Grund genauerer astronomischer Einsichten 
eingeführt wurden, sondern auf Grund einer tatsächlichen Veränderung der 
Himmelsbewegungen, ergibt sich aus dem Canopus-Erlaß, der auf „die 
Berichtigung der Fehler des Himmels“ Bezug nimmt. Plutarch schildert in 
Isis und Osiris34 in Form eines Gleichnisses die Veränderung der 
                                                   
27 S. Sharpe, The Decree of Canopus (1870). 
28 E. Meyer, Ägyptische Chronologie, Abhandlungen der preuß. Akademie der Wissen-
schaften, Phil.-Histor. Kl. (1904), S. 8. 
29 Ebenda. 
30 Herodot II, 4. 
31 Siehe den Band Manetho in Loeb Classical Library. 
32 Georgii Monachi, Chronographia (Herausg. P. J. Goar, 1652), S. 123. 
33 In den Tagen des Hyksoskönigs Aseth. Siehe aber auch das Kapitel „Wandel in Tageslauf 
und Jahreszeiten“. 
34 Nach der deutschen Übersetzung von Th. Hopfner I, S. 3. 
 



 356 

Jahreslänge: „als Hermes hierauf mit der Mondgöttin Brett spielte und ihr 
den siebzigsten Teil jedes Tages abgewonnen hatte, faßte er alle diese 
Teile zu fünf Tagen zusammen und schaltete sie hinter die 360 Tage (des 
Jahres)“. Plutarch teilt uns auch mit, daß einer dieser Epagomena als 
unheilvoll galt; an diesem Tage wurde kein Geschäft abgeschlossen, und 
selbst Könige „unterließen alle Körperpflege bis zum Einbruch der 
Nacht“. 
Die Neumondfeste spielten in den Tagen der 18. Dynastie eine große 
Rolle. Auf den vielen Inschriften dieser Zeit wird stets mit Monaten zu 30 
Tagen gerechnet, wo auch immer sie Erwähnung finden. Die Tatsache, daß 
die Neumondfeste in 30tägigen Abständen gefeiert wurden, bedeutet 
nichts anderes, als daß der Mondmonat diese Länge hatte.  
Zusammenfassend können wir feststellen, daß wir überall übereinstim-
mende Angaben finden. Der Canopus-Erlaß gibt an, daß irgendwann in der 
Vergangenheit das ägyptische Jahr nur 360 Tage hatte und daß die fünf 
Tage erst später hinzugefügt wurden. Der Ebers-Papyrus zeigt, daß unter 
der 18. Dynastie das Kalenderjahr 360 Tage mit 12 Monaten zu 30 Tagen 
hatte. Andere Urkunden aus dieser Zeit bezeugen gleichfalls, daß der 
Mondmonat 30 Tage hatte und daß in einem Zeitraum von 360 Tagen 
zwölfmal Neumond war. Das Buch des Sothis gibt an, daß dieses 360-
Tage-Jahr unter den Hyksos eingeführt wurde, die nach dem Ende des 
Mittleren Reiches und vor der 18. Dynastie regierten.  
Im 8. oder 7. Jahrhundert wurden dem Jahr die fünf Epagomena hinzu-
gefügt unter Umständen, deretwegen sie als unglückbringend galten. 
 
Obwohl die Veränderung der Jahreslänge, bald nachdem sie aufgetreten 
war, ermittelt und berechnet wurde, behielten doch viele Völker noch 
längere Zeit ein bürgerliches Jahr von 360 Tagen mit zwölf 30tägigen 
Monaten bei. 
Cleobulus, der zu den sieben Weisen des alten Griechenland gezählt wird, 
stellt in einem bekannten Gleichnis das in zwölf Monate zu dreißig Tagen 
unterteilte Jahr dar, das er mit dem Vater, seinen 12 Söhnen und deren 30 
Töchtern vergleicht35. 
Ein anderer dieser sieben Weisen, Thales – der übrigens auch eine Fin-
sternis voraussagen konnte -, galt bei den Griechen als der Mann, der die 

                                                   
35 Siehe Diogenes Laertius, Lebensbeschreibungen hervorragender Philosophen, Das Leben 
des Thales. 
 
 



 357 

Zahl der Tage eines Jahres herausgefunden hatte; jedenfalls wußten die 
Griechen seit jener Zeit, daß das Jahr 365 Tage hat. Da er im 7. Jahr-
hundert geboren wurde, ist es nicht unmöglich, daß er einer der ersten 
Griechen war, die die neue Jahreslänge erfaßt hatten; es war zu Beginn 
eben dieses Jahrhunderts, daß das Jahr seine heutige Länge erhielt. Solon, 
ein Zeitgenosse des Thales und ebenfalls einer der sieben Weisen, soll als 
erster festgestellt haben, daß der Mondmonat weniger als 30 Tage hat36. 
Obwohl die Griechen nunmehr die genaue Länge von Jahr und Monat 
kannten, hielten sie sich auch nach Solon und Thales weiter an den ver-
alteten Kalender, was uns auch von Hippokrates („sieben Jahre enthalten 
360 Wochen“), Xenophon, Aristoteles und Plinius bezeugt wird37. Das 
Festhalten an der 360-Tage-Rechnung erklärt sich nicht allein aus einem 
gewissen Respekt vor dem alten astronomischen Jahr, sondern auch 
daraus, daß es zum Rechnen besonders bequem war.  
Auch die alten Römer rechneten 360 Tage auf ein Jahr. Plutarch schrieb in 
seinem Leben des Numa, daß die Römer zur Zeit des Romulus im 8. Jahr-
hundert ein Jahr von nur 360 Tagen hatten38. Verschiedene römische 
Schriftsteller geben an, daß der alte Monat aus 30 Tagen bestand39. 
 
Bei den Mayas, auf der anderen Seite des Ozeans, bestand das Jahr 
ebenfalls aus 360 Tagen; später wurden 5 Tage hinzugefügt, so daß das 
Jahr damit einen tun (Periode von 360 Tagen) und fünf Tage zählte. 
Alle vier Jahre wurde ein weiterer Tag dem Jahr hinzugezählt. „Sie 
rechneten sie (diese fünf Tage) getrennt und nannten sie die Tage des 
Nichts, während der das Volk nichts anrührte“, wie J. de Acosta, einer der 
frühen Chronisten Amerikas, schrieb40. Der Mönch Diego de Landa 
berichtete in seinem Werk Yucatan vor und nach der Eroberung: „Sie 
hatten ein vollkommenes Jahr gleich dem unsrigen, mit 365 Tagen und 6 
Stunden, welches sie auf zweierlei Weise in Monate unterteilten. Nach 
der einen hatten die Monate 30 Tage und hießen U, was Mond bedeutet, 
und diese zählten sie vom Aufgang des neuen Mondes bis zu seinem 

                                                   
36 Proclus, Kommentar zu Piatons Timaios; Diogenes Laërtius, Das Leben des Solon; 
Plutarch, Das Leben des Solon. 
37 Aristoteles, Historia Animalium VI, 20; Plinius, Historia naturalis XXXIV, 12. 
38 Plutarch, Das Leben des Numa, XVIII. 
39 Vgl. Gerninus, Elementa Astronomiae VIII, sowie Cleornedes, De motu circolari 
corporum celestium XI, 4. 
40 J. de Acosta,   Historia Natural y Moral de las Indias, Sevilla 1590, Engl. Ausgabe 1880. 
 



 358 

Verschwinden.“41 Die andere Rechenweise mit Monaten zu 20 Tagen 
(uinal hunekeh) deutet auf ein sehr viel älteres System hin, auf das ich 
noch näher eingehe, wenn ich die dem 360-Tage-Jahr vorausgehenden, 
noch urtümlicheren Kalendersysteme untersuche. De Landa berichtet 
weiter, daß die fünf zusätzlichen Tage als „finster und unglücklich“ galten. 
Sie hießen „Tage ohne Namen“42. Obwohl bei den Mexikanern zur Zeit 
der Eroberung ein Zeitraum von 30 Tagen die Bezeichnung „ein Mond“ 
hatte, so war ihnen doch bekannt, daß die synodische Umlaufzeit 29,5209 
Tage beträgt43, was genauer als der in Europa nach der Entdeckung 
Amerikas eingeführte Gregorianische Kalender ist. Offenbar hingen sie 
noch an einer alten Überlieferung aus einer Zeit, als das Jahr noch 12 
Monate mit 30 Tagen hatte44. 
Auch im alten Südamerika bestand das Jahr aus 360 Tagen zu zwölf 
Monaten. „Das peruanische Jahr war unterteilt in zwölf Quilla, das sind 
Monde mit 30 Tagen. Am Ende des Jahres wurden fünf Tage hinzugefügt, 
die Allcacanquis hießen.“45 Später fügte man alle vier Jahre einen Tag 
hinzu, um den Kalender in Ordnung zu halten.  
Wir überqueren nun den Stillen Ozean und kehren nach Asien zurück. Der 
Kalender der Chinesen besaß ein Jahr von 360 Tagen, das in 12 Monate zu 
30 Tagen unterteilt war46. 
Ein Überbleibsel des 360-Tage-Systems ist die bis heute erhaltene Unter-
teilung des Kreises in 360 Grade. Jeder Grad stellte das tägliche Vorrücken 
der Erde auf ihrer Umlaufbahn bzw. den Teil des Tierkreises dar, der von 
einer Nacht bis zur nächsten durchmessen wurde. Nach 360 solchen 
Etappen kehrte der Sternhimmel für den Beobachter auf der Erde in seine 
Ausgangsstellung zurück. 
Als sich das Jahr von 360 auf 365¼ Tage änderte, fügten die Chinesen 
ihrem Jahr 5¼ Tage hinzu und nannten diesen zusätzlichen Zeitraum Khe-
ying; gleichzeitig teilten sie den Kreis in 365¼ Grade ein, indem sie  die 
                                                   
41 Diego de Landa, Yucatan, S. 59. 
42 D. G. Brinton, The Maya Chronides (1882). 
43 Gates’ Anmerkung zu De Landa, Yucatan, S. 59. 
44 R. C. E. Long, Chronology-Maya, Encyclopaedia Britannica (14. Ausg.):  „Sie (die 
Mayas) verwendeten niemals ein Jahr von 365 Tagen für den zeitlichen Abstand zwischen 
zwei Daten.“ 
45 Markham, The Inkas of Peru, S. 117. 
46 Joseph Scaliger, Opus de emendatione temporum, S. 225; W. Hales, New Analysis of 
Chronology (1809-1812) I, S. 31; W. D. Medhurst, Anmerkungen zu S. 405-406 seiner 
Übersetzung von The Shoo King (Shanghai, 1846). 
 
 



 359 

neue Länge des Jahres nicht nur in ihren Kalender übernahmen, sondern 
auch in der Geometrie des Himmels und der Erde47.  
Die alte chinesische Zeitrechnung basierte auf der Zahl 60, und ähnlich 
war es auch in Indien, Mexiko und Chaldäa. 
Die Unterteilung des Jahres in 360 Tage war in vieler Hinsicht zu einer 
ehrwürdigen Einrichtung geworden48 und förderte in der Tat den 
Fortschritt in Astronomie und Geometrie, so daß die Menschen diese 
Rechenweise nicht so leicht aufgaben, auch als sie an sich schon längst 
überholt war. Sie behielten ihre „Monde“ zu 30 Tagen bei, obwohl der 
Mondmonat in Wirklichkeit kürzer wurde, und die fünf Tage behandelten 
sie, als gehörten sie überhaupt nicht zum Jahr.  
Wir können feststellen, daß es einstmals auf der ganzen Welt denselben 
Kalender mit 360 Tagen gab und daß erst später, etwa um das 7. Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung, am Ende des Jahres 5 Tage hinzu-
gefügt wurden – „Tage über das Jahr hinaus“ oder „Tage des Nichts“. Die 
Forscher, die die Kalendersysteme der Inkas in Peru und der Mayas in 
Yukatan untersuchten, wunderten sich über den 360-Tage-Kalender; nicht 
anders ging es den Gelehrten mit den Kalendern der Ägypter, Perser, 
Inder, Chaldäer, Assyrer, Hebräer, Chinesen, Griechen und Römer. Die 
meisten von ihnen untersuchten diese Frage im Rahmen ihres eigenen 
Gebietes, kamen aber nicht auf den Gedanken, daß dasselbe Problem 
tatsächlich bei allen Völkern des Altertums auftauchte.  
Zwei Punkte erschienen überraschend: ein Fehler von 5¼ Tagen pro 
Jahr konnte sicherlich nicht nur von Astronomen, sondern auch von 
                                                   
47 H. Murray, J, Crawford u. a., An Historical and Descriptive Account of China, (S. 235); 
The Chinese Classics, III, Teil II, herausg. Legge (Shanghai, 1865), Anm. zu S. 21. Vgl. 
Cantor, Vorlesungen, S. 83. „Zuerst wurde von den Astronomen Babylons das Jahr von 360 
Tagen erkannt, und die Kreisteilung in 360 Grade sollte den Weg versinnlichen, welchen die 
Sonne bei ihrem vermeintlichen Umlaufe um die Erde jeden Tag zurücklegte.“ 
48 C F. Dupuis, l’Origine de tous les cultes (1835-1836), engl. Auszug The Origin of all 
Religious Worship (1872), S. 41 sammelte Material über die Zahl 360, „welche die der Tage 
des Jahres ohne die Epagomena ist“. Er weist auf die 360 Götter in der „Theologie des 
Orpheus“ hin, auf die 360 Aeonen der gnostischen Genien, auf die 360 Götzenbilder vor 
dem Dairi-Palast in Japan, auf die 360 Standbilder, „die das Hobal umgeben“ und die von 
den alten Arabern verehrt wurden, auf die 360 Schutzgeister, die „nach der Lehre der 
Christen des hl. Johannes“ nach dem Tode von der Seele Besitz ergreifen, auf die 360 
Tempel auf dem Berge Lowham in China und auf die Mauer von 360 Stadien, „mit der 
Semiramis die Stadt (Babylon) umgab“. Dieses Material brachte seinen Bearbeiter aber 
nicht auf den Gedanken, daß ein astronomisches Jahr von 360 Tagen der Grund für die 
besondere Bedeutung der Zahl 360 gewesen sei. 
 
 



 360 

analphabetischen Bauern bemerkt werden, denn in der kurzen Spanne 
von 40 Jahren – einem Zeitraum also, den ein Mensch durchaus über-
sehen kann – würden sich die Jahreszeiten um mehr als 200 Tage ver-
schoben haben. Ähnlich ist es mit der Länge des Monats. „Unter den 
Alten schien die Meinung vorzuherrschen, daß eine Lunation, d. h. ein 
synodischer Monat, 30 Tage dauere.“49 In den Urkunden der verschie-
densten Völker heißt es, daß der Monat oder der „Mond“ gleich 30 
Tagen sei und daß der Anfang eines solchen Monats mit dem Neumond 
zusammenfiele. 
Derartige Angaben bei den alten Astronomen machen deutlich, daß es 
sich hier keineswegs um einen althergebrachten konventionellen 
Kalender mit einem stillschweigend hingenommenen Fehler handelte; das 
Vorhandensein eines überall einheitlich geltenden Kalenders ist in jener 
fernen Zeit vielmehr äußerst unwahrscheinlich. Bis heute ist nach Jahr-
hunderten offener Verkehrswege und internationalen Gedankenaus-
tausches noch kein auf der ganzen Welt gültiger einheitlicher Kalender 
zustande gekommen: die Mohammedaner haben ein Mondjahr, dem die 
Mondbewegungen zugrunde liegen und das alle paar Jahre durch Schalt-
perioden wieder mit dem Sonnenjahr in Übereinstimmung gebracht wird; 
viele andere Religionen und andere Völker haben ihre eigenen Kalender, 
die zahlreiche Spuren alter Systeme aufweisen. Die Rechnung mit 
Monaten zu 30 und 31 Tagen ist ebenfalls ein Überbleibsel älterer 
Systeme, nach welchen die fünf Schalttage auf die alten Mondmonate 
aufgeteilt waren. Gegenwärtig gibt es jedenfalls keinen Kalender, der 
dem Zeitraum zwischen zwei Lunationen 30 Tage oder zwölf Luna-
tionen 360 Tage zuschriebe. 
Der Grund für die allgemeine Übereinstimmung in der Zeitrechnung 
zwischen dem 15. und 8. Jahrhundert ist in der tatsächlichen Achsen-und 
Bahnbewegung der Erde und in der tatsächlichen Umlaufzeit des Mondes 
während dieser Geschichtsepoche begründet. Die Länge des 
Mondumlaufes muß fast genau 30 Tage betragen haben, und die Länge des 
Jahres unterschied sich von 360 Tagen offenbar um höchstens einige 
Stunden. 
Dann ereignete sich eine Reihe von Katastrophen, die sowohl die Achsen-
lage und die Bahn der Erde wie auch die Umlaufbahn des Mondes ver-
änderten, bis sich das alte Jahr nach einer Übergangszeit mit völlig

                                                   
49 Medhurst, The Shoo-King. 



 361 

durcheinandergebrachten Jahreszeiten in ein „langsam ablaufendes Jahr“ 
(Seneca) verwandelte – ein Jahr von 365 Tagen 5 Stunden 48 Minuten 46 
Sekunden und einen Mondmonat von 29 Tagen 12 Stunden 44 Minuten 
2,7 Sekunden durchschnittlicher Umlaufzeit. 

 
 
 

Gestörte Monate 
 

Infolge wiederholter Störungen wechselte die Erde von einer Umlaufbahn 
mit 360 Tagen Länge auf eine Umlaufbahn von 365¼ Tagen hinüber, 
wobei auch die Tage in beiden Fällen wahrscheinlich nicht genau gleich 
waren. Der Monat änderte sich von 30 auf 29½ Tage. Das sind die Werte 
zu Beginn und Ende des Jahrhunderts des „Kampfes der Götter“; infolge 
der Störungen im Lauf jenes Jahrhunderts ergeben sich eine Anzahl von 
Zwischenwerten für die Länge des Jahres und des Monats. Die Länge des 
Jahres dürfte zwischen 360 und 365¼ Tagen geschwankt haben, während 
der Mond als ein kleinerer (und schwächerer) Himmelskörper durch den 
nahkommenden Körper größere Störungen erfuhr, so daß die 
Zwischenwerte des Monats womöglich größeren Schwankungen 
unterworfen gewesen sind. 
Plutarch erklärt, daß die Menschen zur Zeit des Romulus in der „Fest-
setzung ihrer Monate unvernünftig und unregelmäßig“ waren und manche 
Monate zu 35 Tagen und mehr rechneten, „in dem Versuch, an dem Jahr 
von 360 Tagen festzuhalten“, und weiterhin, daß Numa, der Nachfolger 
des Romulus, diese Unregelmäßigkeiten des Kalenders berichtigte und 
auch die Reihenfolge der Monate abänderte. Diese Feststellung legt die 
Frage nahe: Ist nicht vielleicht während der Zeit zwischen zwei 
aufeinanderfolgenden Katastrophen der Mond auf eine Umlaufzeit von 35 
oder 36 Tagen Dauer ausgewichen?  
Wenn der Mond in dieser Zeit tatsächlich für eine Weile seine Umlauf-
bahn veränderte, so müßte sie eine Ellipse oder ein Kreis von größerem 
Halbmesser gewesen sein. In letzterem Falle muß jede der vier Mond-
phasen neun Tage ausgemacht haben. Es ist daher interessant, daß sich in 
zahlreichen alten Mondsagen die Zahl 9 als Zeitmaß wiederfindet50. 
                                                   
50 „Die Zahl neun kommt bedeutsam in so vielen Sagen vor, welche sich mir aus anderen 
Gründen als Mond-Sagen erschlossen haben, daß ich überzeugt bin, die Heiligkeit dieser 
Zahl hat ihren Grund in ihrer uralten Verwendung bei der Zeiteinteilung.“ 
 
 



 362 

Einige Gelehrte stellten fest, daß eine Zeitlang viele alte Völker mit 
Zeitspannen von 9 Tagen rechneten, so die Inder, die Perser51, die Baby-
lonier52, die Ägypter53 und die Chinesen54. In der religiösen Überlieferung, 
in der Literatur und in der Astrologie laufen 7 und 9 Tage als Maß für ein 
Mondviertel nebeneinander her. 
In der Zeit der homerischen Epen setzte sich die 9-Tage-Woche in der 
griechischen Welt mehr und mehr durch, so daß sich bei Homer neben der 
7-Tage-Woche auch die 9-Tage-Woche55 findet. Auch die Römer bewahr-
ten die Erinnerung an eine Zeit, als die Woche neun Tage hatte56.  
Der Wandel der 7tägigen in eine 9tägige Periode ist in den Über-
lieferungen der Rumänen, Litauer und Sardinier, bei den Kelten Europas, 
den Mongolen Asiens und den Völkerstämmen Westafrikas erkennbar57. 
Diese seltsame Tatsache, die offenbar mit dem Mond zusammenhängt, 
wollte man damit erklären, daß man annahm, neben der siebentägigen 
Mondperiode sei gleichzeitig eine 9tägige Periode entsprechend einem 
Drittel des Monats eingehalten worden58. Dieser Vorschlag ist aber 
abzulehnen, da der dritte Teil eines Monats von 29½ Tagen viel näher an 
10 als an 9 Tagen läge59. Außerdem sind die Mondviertel besonders leicht 
zu beobachtende Abschnitte, von Neumond zu Halbmond zu Vollmond 
                                                                                                                                                                         
Der Schreiber dieser Zeilen (E. Siecke, Die Liebesgeschichte des Himmels, Untersuchungen 
zur indogermanischen Sagenkunde, 1892, S. 44) vermutete keine Veränderung der 
Mondphasen und kannte weiterhin nicht das in der folgenden Fußnote angeführte Werk, 
fand sich aber dennoch zu der Ansicht genötigt, daß die Neun mit einer Zeiteinteilung des 
Monats in Beziehung stand. 
51 A. Kaegi, Die Neunzahl bei den Ostariern, in dem H. Schweizer-Sidler gewidmeten Band 
(1891). 
52 Kugler, Die Symbolik der Neunzahl, Babylonische Zeitordnung, S. 192. 
53 E. Naville Transactions of the Society of Biblical Archaeology IV (1875), S. 1-18. 
54 Roscher, Die enneadischen und hebdomadischen Fristen und Wochen, Bd. XXI, Nr. 4, 
der Abhandl. der philol.-histor. Klasse der Kgl. Sächs. Ges. der Wissenschaften (1903). 
55 Roscher, Die Sieben- und Neunzahl im Kultus und Mythus der Griechen, ebenda, Bd. 
XXIV, Nr. 1  (1904):  „ ... die beiden Arten von Fristen schon bei Homer und ebenso auch 
im ältesten Kultus nebeneinander vorkommen“ (S. 54). „ ... in der Zeit des älteren Epos 
herrschend gewordene neuntägige Woche“ (S. 73). 
56 Vgl. Ovid, Metamorphosen VII, 23 ff.; XIII, 951; XIV, 57. 
57 Roscher, Die Sieben- und Neunzahl. 
58 Roscher, Fristen und Wochen. 
59 Der siderische Monat, d. h. die Zeitspanne, während der der Mond eine Umdrehung 
gegenüber dem Fixsternhimmel vollendet, beträgt 27 Tage 7 Stunden 43 Minuten. Die 
Mondphasen wechseln jedoch nach dem synodischen Monat von 29 Tagen 12 Stunden und 
44 Minuten; nach einem synodischen Monat kehrt der Mond von der Erde aus gesehen in 
dieselbe Ausgangsstellung gegenüber der Sonne zurück. 
 



 363 

und zurück, während eine neuntägige Periode zwischen diese Phasen 
fallen würde. 
Sowohl im Hinblick hierauf, wie auch auf die einschlägigen Angaben bei 
zahlreichen Völkern ziehen wir den Schluß, daß der Mond zwischen den 
beiden Katastrophen eine Zeitlang auf eine Umlaufbahn von 35 oder 36 
Tagen Dauer zurückwich. Auf dieser Bahn blieb er einige Jahrzehnte, bis 
er bei der nächsten Umwälzung auf die Umlaufbahn von 29½ Tagen 
gedrängt wurde, auf der er sich noch heute bewegt.  
Diese „gestörten Monate“ sind ein Vorgang, der etwa in die zweite Hälfte 
des 8. Jahrhunderts zu Beginn der römischen Geschichte zu datieren ist60. 
In den babylonischen Tafeln dieser Zeit finden sich tatsächlich Daten wie 
„der 33. Tag des Monats“61. So wandelte sich der Monat von 30 Tagen zu 
einem von 36 und dann zu einem Monat von 29½ Tagen. Diese zweite 
Veränderung ging mit einer Veränderung der Erdbahn auf eine Tageszahl 
von 365¼ Tagen einher. 
 

 
 

Jahre mit zehn Monaten 
 
 

Als der Monat ungefähr 36 Tage und das Jahr zwischen 360 und 365¼ 
Tage umfaßte, muß das Jahr aus nur 10 Monaten bestanden haben. Dies 
war tatsächlich der Fall. 
Zahlreichen klassischen Schriftstellern zufolge bestand das Jahr in den 
Tagen des Romulus aus 10 Monaten, denen dann unter seinem Nachfolger 
Numa die beiden Monate Januar und Februar hinzugefügt wurden. Ovid 
berichtet: „Als der Gründer der Stadt (Rom) den Kalender in Ordnung 
brachte, verfügte er, daß sein Jahr zweimal fünf Monate haben solle ... Er 
erließ eigene Gesetze, um das Jahr zu ordnen. Der Monat des Mars war der 
erste, und der der Venus der zweite ... Aber Numa übersah weder den 
Janus, noch die Schatten der Altvorderen (Februar), und so wurden den 
alten Monaten zwei weitere vorausgesandt.“62 
 
                                                   
60 Womöglich  waren  es  die  Änderungen,   deretwegen  die   Götter  in  Aristophanes' 
Wolken den Mond beschuldigten, in Kalender und Götterkult Unordnung gebracht zu haben. 
Aristophanes, Die Wolken, Strophen 615 ff. 
61 Kugler, Babylonische Zeitordnung, S. 191, Anm. 
62 Ovid, Fasti I, 27 ff. 
 



 364 

Geminus, ein griechischer Astronom des 1. Jahrhunderts vor der Zeit-
wende, sagt ebenfalls, daß es Romulus war, der (im 8. Jahrhundert) das 
Jahr mit zehn Monaten einrichtete63. 
Aulus Gellius, ein Autor des 2. Jahrhunderts schreibt in seinen Attischen 
Nächten: „Das Jahr war nicht aus zwölf Monaten zusammengesetzt, 
sondern aus zehn.“64 Plutarch bemerkt, daß zu seiner Zeit die Ansicht 
vertreten wurde, wonach die Römer in den Tagen des Romulus das Jahr 
„nicht nach zwölf, sondern nach zehn Monaten rechneten, indem sie 
manche Monate aus mehr als 30 Tagen zusammenfügten“65. Noch zu 
Beginn der Regierung des Numa war das Zehnmonatsjahr das amtliche66. 
„Der März galt bis zur Regierung des Numa als der erste Monat, da vor 
dieser Zeit ein volles Jahr nur zehn Monate hatte“, so schrieb Pro-
kopius von Cäsarea, der in den letzten Jahren des römischen Reiches 
lebte67. Die Tatsache, daß zu Romulus' Zeit der erste Monat dem Mars zu 
Ehren benannt wurde, und der zweite der Venus zu Ehren, macht die 
Bedeutung dieser beiden Gottheiten in jener Zeit deutlich. Der Juli wurde 
Quintilis (der fünfte) genannt. Die Differenz um zwei Monate hat sich 
noch in den Namen September, Oktober, November und Dezember 
erhalten, die an sich den 7., 8., 9. und 10. Monat bezeichnen, aber nach 
heutiger Rechnung der 9., 10., 11., und 12. Monat sind.  
So wie das Jahr weniger als 12 Monate hatte, so hatte auch der Tierkreis 
damals nur 11 oder gar 10 Zeichen gegenüber den heutigen zwölf. Ein 
solcher Tierkreis mit weniger als 12 Zeichen war bei den Astrologen 
Babyloniens, des alten Griechenland und anderer Länder in Gebrauch68, 
und ein jüdisches Lied in aramäischer Sprache, enthalten in der Passah-
Haggada, erwähnt elf Tierkreis-Sternbilder. 
Das Alter der Kalendersysteme primitiver Völker erhellt aus der Tatsache, 
daß viele von ihnen sich aus zehn, manche aus elf Monaten 
zusammensetzen. Wenn ein Mondumlauf 35 Tage und einige Stunden 
dauerte, war das Jahr etwas über zehn Monate lang. 
 
                                                   
63 Geminus, Introduction aux Phénomènes in Petau, Uranologion (1630). 
64 Aulus Gellius, Attische Nächte, III, 16. 
65 Plutarch, Quaestiones romanae XIX. 
66 Eutropius, Brevarium Rerum Romanorum I, 3 schreibt: „Numa Pompilius teilte das Jahr 
in zehn Monate.“ Dies muß sich auf den Beginn von Numas Regierung beziehen, ab der 
Kalender des Romulus noch gültig war. 
67 Prokopius von Cäsarea, Der Gotenkrieg, Abschn. 31. 
68 Boll, Sternglaube und Sterndeutung, S. 92; A. del Mar, The Worship of Augustus Caesar, 
S. 6. 11, mit Hinweisen auf Ovid, Virgil, Plinius, Servius und Hyginus. 
 



 365 

Die Yurak-Samojeden rechnen elf Monate auf ein Jahr69, desgleichen die 
Eingeborenen von Formosa70. Das Jahr der Kamtschadalen setzt sich aus 
zehn Monaten zusammen, „deren einer angeblich so lang wie drei andere 
ist“71. Auf den Kingsmill- oder Gilbert-Inseln im Stillen Ozean ist ein 
Jahr mit zehn Monaten im Gebrauch72 und desgleichen auf den 
Marquesas (im Polynesien südlich des Äquators); hier geht das zehn-
monatige Jahr (tan oder puni) neben dem Jahr von 365 Tagen her73.  
Die Toradja in Holländisch-Indien rechnen die Zeit nach Mondmonaten; in 
jedem Jahr wird jedoch ein Zeitraum von zwei oder drei Monaten nicht 
angerechnet, sondern in der Zeitrechnung einfach weggelassen74. Die 
Chams in Indochina haben einen Kalender mit nur zehn Monaten75, und 
ebenso die Eingeborenen einiger Inseln des Indischen Ozeans76.  
Die Ureinwohner Neuseelands zählen zwei Monate im Jahr nicht mit. 
„Diese beiden Monate sind nicht im Kalender: sie zählen sie nicht und 
rechnen sie auch in keiner Weise an.“77 
„Bei den Yeruba in Südnigeria haben die drei Monate Februar, März und 
April gewöhnlich keinen besonderen Namen.“78  

Diese Kalender primitiver Völker ähneln dem alten römischen Kalender. 
Sie wurden nicht unabhängig vom wirklichen Sonnenjahr erdacht („Jahre 
mit weniger als 12 Monaten sind für uns eine der seltsamsten Erschei-
nungen“79); ihr Fehler ist vielmehr, daß sie beständiger sind als der Lauf 
der Erde um die Sonne. Die Schwierigkeit, die alten Kalendersysteme an 
die neue Zeitordnung anzupassen, kommt in den Kalendersystemen der 
Ureinwohner Kamtschatkas, Südnigerias, Holländisch-Indiens und Neu-
seelands noch zum Ausdruck. Statt wie bei der Reform Numas zwei 
weitere Monate einzuführen, wird entweder einer der Monate auf das 

                                                   
69 M. P. Nilsson, Primitive Time-Reckoning (1920), S. 89. 
70 H. Wirth, The Aborigines of Formosa, The Anthropologists, 1897. 
71 A. Schiefner, Bulletin de l'Academie de St. Petersbourg, Hist.-Phil. Cl. XIV (1857), S. 
198, 201 f. 
72 H.  Haie,  Ethnography and Philology:  U. S. Exploring  Expedition  1838-42,  VI (1846), 
S. 106, 170. 
73 G. Mathias, Lettres sur les Lies Marquises (1843), S. 211. 
74 N. Adriani und A. C. Kruijt, De Bare'e-sprekende Toradja's (1912-1914), II, S. 264. 
75 Frazer, Ovid's Fasti (1931), S. 386. 
76 Ebenda. 
77 W. Yate (Englischer Missionar zu Anfang des 19. Jahrhunderts), zitiert bei Frazer, Ovid's 
Fasti, S. 386. 
78 Ebenda. 
79 Nilsson, Primitive Time-Reckoning, S. 89. 
 



 366 

dreifache seiner Länge ausgedehnt oder ein Zeitraum von zwei Monaten 
überhaupt nicht mitgezählt. 
Die Überfülle an Beweisen für die Existenz eines Zehnmonatsjahres läßt 
nachdenken. Da die Zeit, während der das Jahr aus zehn Monaten zu 35 
oder 36 Tagen bestand, kurz war, muß man sich fragen, wie dieses 
Zehnmonats-Jahr so viele Spuren in den Kalendersystemen der ganzen 
Welt zurücklassen konnte. Die Antwort auf diese Frage wird uns leichter 
fallen, wenn wir feststellen werden, daß dies bereits das zweitemal im 
Laufe der Weltgeschichte war, daß das Jahr aus zehn Monaten bestand. 
Bereits in einem viel früheren Zeitalter, als das Jahr noch eine völlig 
andere Länge besaß, entsprach ein Erdumlauf zehn Mondumläufen. Wir 
werden dieser Geschichtsepoche in dem folgenden Band dieses Werkes 
nachgehen. 

 
 

Die Kalenderreform 
 
 

In der Mitte des 8. Jahrhunderts wurde der bis dahin gebräuchliche 
Kalender unbrauchbar. Vom Jahr 747 v. Chr. bis zu der letzten der 
Katastrophen am 23. März 687 v. Chr. veränderte sich die Bewegung von 
Sonne und Mond wiederholt, so daß die in dieser Zeit vorgenommenen 
Korrekturen immer wieder revidiert werden mußten. Erst nach der letzten 
Katastrophe im Jahre 687 v. Chr., auf die die jetzige Weltordnung 
zurückgeht, blieb auch der Kalender unverändert.  
Einige der Tontafeln, die in der Königlichen Bibliothek zu Ninive 
gefunden wurden80, enthalten astronomische Beobachtungen aus der Zeit 
vor dem Jahre 687 v. Chr. Eine Tafel bezeichnet den 6. Nisan als den Tag 
der Herbst-Tagundnachtgleiche: „am sechsten des Monats Nisan sind Tag 
und Nacht gleich“. Eine andere Tafel jedoch datiert die Tag-
undnachtgleiche auf den 15. Nisan. „Wir können diese Differenz nicht 
erklären“, schrieb ein Forscher hierzu81. Nach den sorgfältigen Methoden 
zu urteilen, die sie bei ihren Beobachtungen anwandten, und nach den 
Genauigkeiten, die sie dabei erzielten, dürften sich die Sterngucker des 
alten Ninive wohl kaum um 9 Tage geirrt haben.  
In den astronomischen Tafeln werden „drei Planetensysteme“ ausgiebig 
                                                   
80 Der Palast zu Ninive war die Residenz Sargons II., Sanheribs, Asarhaddons und 
Assurbanipals. 
81 J. Menant, La Bibliothèque du Palais de Ninive (1880), S. 100. 
 



 367 

dargestellt. Die einzelnen Planeten werden in all ihren Bewegungen nach 
drei verschiedenen Systemen festgehalten. Für die Bewegungen des 
Mondes werden zwei verschiedene Systeme angewandt82. Jedes dieser 
Systeme ist bis ins kleinste Detail durchgeführt, aber nur das letzte 
Planetensystem und das letzte Mondsystem entsprechen der heutigen 
Weltordnung. 
Wie die verschiedenen auf diesen astronomischen Tafeln verzeichneten 
Systeme zeigen, wandelte sich die Weltordnung im Laufe eines einzigen 
Jahrhunderts mehrfach. Demzufolge standen die chaldäischen Astronomen 
vor der Aufgabe, den Kalender immer wieder zu berichtigen. „Aus 
verschiedenen Textstellen in den astrologischen Tafeln ist leicht zu 
erkennen, daß die Berechnung der Tages- und Jahreszeiten eine der 
Hauptaufgaben der Astrologen des Zweistromlandes war83. Die Gelehrten 
fragen sich: Wie konnten diese eigens hierfür angestellten Leute so 
erhebliche Fehler machen, und diese Fehler dann auf die Systeme 
übertragen, in denen Bewegungen von Sonne, Mond und fünf Planeten 
dargestellt wurden, die sich von den heute beobachteten beharrlich unter-
scheiden. Wie konnten die Sterngucker, die die älteren der Tafeln zu-
sammenstellten, so nachlässig sein, das Jahr mit 360 Tagen anzugeben, 
wenn dieser Fehler in 6 Jahren einen Unterschied von einem ganzen 
Monat ausmachte; wie konnten die Astronomen der Königlichen Stern-
warten die Bewegungen und Phasen des Mondes falsch angeben, obgleich 
ein Kind sagen kann, wenn Neumond ist84, und dann alles dies auf 
hochgelehrten Tafeln aufzeichnen, die ein fortgeschrittenes mathe-
matisches Wissen voraussetzen85? Eben deshalb sprechen die Gelehrten 
„von rätselhaften Fehlern“86. 
 
                                                   
82 Kugler, Die babylonische Mondrechnung. Zwei Systeme der Chaldäer über den Lauf des 
Mondes und der Sonne, S. 207-209. Kugler schreibt diese Tafeln einer jüngeren Zeit zu. Sie 
konnten immerhin ältere Beobachtungen darstellen. 
83 R. C. Thompson, The Reports of the Magicians and Astrologers of Ninive and Babylon II, 
S. XVIII. 
84 „Die Klasse der Magier, die die Länge der Monate berechneten und weitere Mitteilungen 
hierüber veröffentlichten, bildete einen sehr wichtigen Teil der babylonischen und 
assyrischen Priesterschaft.“ Ebenda, S. XXIII. 
85 C. Bezold,  Astronomie,  Himmelsschau  und  Astrallehre  bei den  Babyloniern,  in 
Sitzungsberichte der Heidelberger Akad. der Wissensch., Philos.-Histor. Klasse, 1911, 
vertritt die Ansicht, daß die Babylonier vor dem 6. Jahrhundert die Ungleichheit des 
Sonnenjahrs und der zwölf Mondmonate nicht kannten. Siehe auch Gundel, Dekane und 
Dekansternbilder, S. 379. 
86 Kugler, Die Mondrechnung, S. 90. 
 



 368 

Uns will jedoch scheinen, daß die Tafeln mit ihren wechselnden astro-
nomischen Systemen die Veränderungen in der Weltordnung und die 
Bemühungen, den Kalender diesen Veränderungen anzupassen, wider-
spiegeln. 
Als die Weltkatastrophe vom 23. März 687 v. Chr. eine weitere Störung in 
der Länge des Jahres und des Monats herbeiführte, blieben die neuen 
Zeitmaße so lange unsicher, bis es gelungen war, sie in einer Reihe von 
Beobachtungen und Untersuchungen neu zu berechnen.  
Von der Katastrophe bis etwa in das Jahr 669 oder 667 v. Chr. wurden in 
Babylon keine Neujahrsfeste begangen87. „Acht Jahre unter Sanherib, 
zwölf Jahre unter Asarhaddon: zwanzig Jahre lang ... wurde das Neu-
jahrsfest ausgelassen“, meldet ein alter Bericht auf einer Tontafel88. Nach 
den Keilinschriften begann in den Tagen Sargons II. ein neues Weltalter, 
und in den Tagen seines Sohnes Sanherib wiederum ein neues89. In den 
Tagen Assurbanipals, des Sohnes Asarhaddons und Enkels Sanheribs, 
wurden die Bewegungen der Planeten, das Vorrücken der 
Tagundnachtgleichen und die periodische Wiederkehr der Finsternisse neu 
berechnet, und diese neuen Tafeln wurden zusammen mit den alten Tafeln 
oder deren Kopien in der Palast-Bibliothek zu Ninive gesammelt. Diese 
Tafeln bieten die beste Gelegenheit, zu erfahren, wie sich die Weltordnung 
im 8. und 7. Jahrhundert veränderte.  
Wiederholte Änderungen des Sonnenlaufs am Firmament brachten die 
babylonischen Astronomen darauf, drei Sonnenbahnen zu unterscheiden: 
die Anu-Bahn, die Enlil-Bahn und die Ea-Bahn. Diese drei Bahnen zu 
erklären, bereitete große Schwierigkeit, und viele Deutungen wurden 
vorgebracht und ebensoviele verworfen90. Allem Anschein nach be-
zeichnen die Anu, Enlil und Ea genannten Bahnen der Planeten (und damit 
zugleich der Sonne) die Ekliptik der verschiedenen Weltalter. 
 
Im Talmud91 befaßt sich eine Anzahl verstreuter Textstellen mit einer 
Kalenderberichtigung durch König Hiskia.  Der Talmud wurde etwa 1000 

                                                   
87 S. Smith, Babylonian Historical Texts, S. 22. 
88 Ebenda, S. 25. 
89 A. Jeremias, Der Alte Orient und die ägyptische Religion (1907), S. 17; Winckler, 
Forschungen III, S. 300. 
90 Bezold, Zenith- und Äquatorialgestirne am babylonischen Fixsternhimmel (1913), S. 6; 
M. Jastrow, The Civilization of Babylonia and Assyria (1915), S. 261. 
91 Traktat Berakhot, 10 b; Pesahim, 56 a; andere Quellen bei Ginzberg, Legends VI, 369. 
 
 



 369 

Jahre nach Hiskia geschrieben, weswegen nicht alle Einzelheiten dieser 
Reform erhalten sind. Er gibt an, daß Hiskia den Monat Nisan 
verdoppelte. 
In späteren Zeiten wurde, um das Mondjahr mit dem Sonnenjahr in 
Übereinstimmung zu bringen, alle paar Jahre ein Schaltmonat hinzugefügt, 
indem man den letzten Monat des Jahres, den Monat Adar, verdoppelte. 
Diese Einschiebung eines weiteren Schaltmonats Adar hat sich im 
hebräischen Kalender bis zum heutigen Tag erhalten.  
Die Rabbis warfen die Frage auf, warum Hiskia einen weiteren Nisan 
hinzufügte. In der Heiligen Schrift wird erzählt, daß Hiskia das Passahfest 
auf den zweiten Monat verschob, statt es im ersten zu feiern92, aber der 
Talmud erklärt, daß es nicht der zweite Monat des Jahres war, sondern ein 
zusätzlicher Nisan. 
Es muß festgehalten werden, daß im Judäa des Hiskia die Monate keine 
babylonischen Namen hatten, so daß die Lage etwa folgendermaßen 
darzustellen ist: Nach dem Tod des Ahas und vor dem zweiten Einfall 
Sanheribs fügte Hiskia einen weiteren Monat ein und verlegte das 
Passahfest. Dem Talmud zufolge geschah dies, um das Mondjahr besser 
mit dem Sonnenjahr in Übereinstimmung zu bringen. Wir werden sehen, 
daß sich hier eine gewisse Ähnlichkeit mit einer gleichzeitigen Maßnahme 
des Königs Numa Pompilius zeigt. 
Es wird nicht gesagt, welche dauernden Veränderungen Hiskia am Ka-
lender vornahm, aber es ist ganz offenkundig, daß die Kalenderrechnung 
damals zu einer recht verwickelten Angelegenheit wurde. Wie Moses zu 
seiner Zeit „nicht verstand, den Kalender zu berechnen, bis Gott ihm die 
Bewegungen des Mondes klar und deutlich zeigte“, so war auch in den 
Tagen des Hiskia die Bestimmung von Monat und Jahr nicht mehr eine 
Frage der Berechnung, sondern der direkten Beobachtung und konnte nicht 
weit im voraus durchgeführt werden. Jesaia nannte die Astrologen „die 
Sterngucker, die nach den Monaten rechnen“93. 
Wie bereits erwähnt, findet sich im Talmud94 die Mitteilung, daß der 
Tempel Salomos derart angelegt war, daß an den Tagundnachtgleichen die 
Richtung der Strahlen der aufgehenden Sonne geprüft werden konnte. An 
dem östlichen Tor war eine goldene Platte oder Scheibe befestigt, durch 
                                                   
92 II.Chronik 30. 
93 Jesaia 47, 13. 
94 Hinweise auf den Talmud sind in dem in der folgenden Fußnote genannten Aufsatz zu 
finden. 
 
 



 370 

die die Strahlen der aufgehenden Sonne in das Innere des Tempels fielen. 
Das Fest des Tabernakels (Sukkoth) „war ursprünglich eine Tag-
undnachtgleichenfeier, wie Exodus 23, 16 und 34, 22 genau ausführen. Es 
wurde während der letzten sieben Tage des Jahres und unmittelbar vor 
dem Neujahrsfest gefeiert, dem' Tag der Herbst-Tagundnachtgleiche, am 
10. des siebten Monats“95. Mit anderen Worten: der Neujahrstag war 
gleichzeitig der Tag der Herbst-Tagundnachtgleiche, der Tag, an dem die 
Sonne genau im Osten auf- und genau im Westen untergeht und wurde 
am 10. Tag des siebten Monats begangen96. Später wurde der Neujahrstag 
auf den ersten Tag des siebten Monats zurückverlegt. Es ist interessant, 
daß nicht nur im jüdischen Kalender, sondern auch den babylonischen 
Tafeln zufolge die Tagundnachtgleichen um 9 Tage verschoben wurden: 
eine Tafel gibt an, daß im Frühjahr Tag und Nacht am 15. des Monats 
Nisan gleich waren, während eine andere Tafel angibt, daß es am 6. 
dieses Monats war. Das deutet darauf hin, daß die Änderungen im 
Festkalender Jerusalems infolge astronomischer Veränderungen 
vorgenommen wurden. 
Das östliche Tor des Tempels zu Jerusalem war, nachdem sich die vier 
Himmelsrichtungen verschoben hatten, nicht mehr korrekt gewandt, 
Hiskia leitete bei seiner Thronbesteigung nach dem Tode des Ahas „eine 
durchgreifende religiöse Erneuerung ein“97. II.Chronik 29, 3ff. berichtet: 
„Er tat auf die Türen am Hause des Herrn im ersten Monat des ersten 
Jahres seines Königreiches, und befestigte sie.“ Offenbar machten die 
Veränderungen in der Erdbewegung, die in den Tagen Usias und später 
dann am Tage des Begräbnisses des Ahas eingetreten waren, solche Maß-
nahmen notwendig. Hiskia versammelte daher die Priester „auf der breiten 
Gasse gegen Morgen“ und hielt eine Ansprache, bei der er erklärte, daß 
„unsere Väter gesündigt“ und „die Türen zum Vorhof des Tempels 
geschlossen haben“. 
In der Zeit vor der babylonischen Gefangenschaft galt es „als zwingende 
Notwendigkeit, daß die Sonne an zwei Tagen im Jahr geradewegs durch 
das östliche Tor schien“ und „durch alle die in einer Linie angeordneten 
Tempeltore geradewegs in das Allerinnerste des Tempels selbst drang“98. 
                                                   
95 Morgenstern,  The  Gates  of  Righteousness,  Hebrew  Union  College  Annual  VI 
(1929), S. 31. 
96 Morgenstern sagt: „Am 10. des siebten Monats feierte Israel ursprünglich nicht den 
Bußtag, sondern den Neujahrstag.“ Ebenda, S. 37. 
97 Ebenda, S. 33. 
98 Ebenda, S. 17 und 31. 
 



 371 

Das östliche Tor, das auch den Namen Sonnentor trug, diente nicht nur zur 
Nachprüfung der Tagundnachtgleichen, an denen ja die Sonne genau im 
Osten aufgeht, sondern auch zur Nachprüfung der Sonnenwenden: am 
östlichen Tor war eine Vorrichtung angebracht, um die ersten Strahlen des 
Sonnenaufgangs – bei der Sommersonnenwende im Südosten, bei der 
Wintersonnenwende im Nordosten – widerzuspiegeln. Dem Talmud 
zufolge bereitete es den alten Propheten erhebliche Schwierigkeiten, diese 
Einrichtung so zu treffen, daß sie richtig funktionierte99.  
Aus biblischer Zeit sind Spuren von drei Kalendersystemen erhalten100, 
was besonderes Interesse gewinnt angesichts der einige Seiten vorher 
erwähnten Tatsache, daß die Tafeln aus Ninive drei verschiedene Systeme 
von Himmelsbewegungen enthalten, die sämtlich in sich geschlossen sind 
und sich untereinander in allen Punkten unterscheiden. Offenbar war die 
Berichtigung des Kalenders, welche der Weltenumsturz zur Zeit des 
Hiskia nach sich zog, ein langwieriger Vorgang. Noch hundert Jahre später 
während der babylonischen Gefangenschaft und in den Tagen des Solon 
und Thales, stellten Jeremia, Baruch und Hesekiel von Jahr zu Jahr den 
Kalender auf101. 
Als die Juden dann aus der babylonischen Gefangenschaft heimkehrten, 
brachten sie ihren heutigen Kalender mit sich, in dem die Monate assy-
risch-babylonische Namen tragen. 
„Denn siehe, ich will einen neuen Himmel und eine neue Erde schaffen, 
daß man der Vorigen nicht mehr gedenken wird, noch sie zu Herzen 
nehmen“, heißt es gegen Ende des Buches Jesaia. Alles Fleisch wird 
kommen, den Herrn anzubeten „von einem Neumond zum anderen und 
von einem Sabbath zum anderen“. Mit dem „neuen Himmel“ ist die neue 
Stellung der Sternbilder und Himmelskörper gemeint. Der Prophet 
verkündet, daß der neue Himmel ewig währen und die Monatsordnung für 
immer bestehen bleiben werde. 
Daniel, der jüdische Weise am Hofe Nebukadnezars zur Zeit der baby-
lonischen Gefangenschaft, sagt in der Lobpreisung des Herrn zum König: 
„Er ändert Zeit und Stunde.“102 Dies ist eine bemerkenswerte Wendung, 
die auch in zahlreichen jüdischen Gebeten erhalten ist. Mit der „Ver- 
 
                                                   
99 Jerusalemischer Talmud, Traktat Erubin 22 c. 
100 Morgenstern,  The Three Calendars of Ancient Israel, Hebrew Union College Annual I 
(1924), S. 13-78. 
101 Jerusalemischer Talmud, Traktat Sanhedrin I, 19 a. 
102 Daniel 2, 21. 
 



 372 

änderung der Jahreszeiten“ oder „bestimmten Zeiten“ (moadim) ist eine 
Veränderung in der Ordnung der Natur gemeint, eine Veränderung, die mit 
einer Verschiebung der Sonnenwenden und Tagundnachtgleichen, sowie 
der damit verknüpften Feste einhergeht. Die „Veränderung des 
Zeitablaufs“ bezog sich wohl nicht nur auf die letztens voraufgegangenen 
Ereignisse, sondern auch auf die früheren, und es war wohl die Gesamtheit 
dieser „Veränderungen des Zeitablaufes und der Jahreszeiten“, welche 
dann die Kalenderreform herbeiführte. 
Die astronomischen Beobachtungen der alten Inder enthalten eine Reihe 
von Berechnungen, die mit den heutigen nicht übereinstimmen. „Was 
besonders auffallend ist, sind die Angaben über die synodischen Um-
laufzeiten ... In der indischen Astronomie auf eine ganze Reihe von 
Zahlengrößen zu stoßen, die von den sonst allgemein anerkannten er-
heblich abweichen, ist in der Tat derartig überraschend, daß man starke 
Neigung verspürt, die Ernsthaftigkeit des Textes anzuzweifeln ... Zu allem 
wird auch noch jede Zahl zweimal angegeben.“103  

Die in dem astronomischen Werk Varaha Mihira aufgezeichneten syno-
dischen Umläufe der Planeten, die gegen den Hintergrund des Fix-
sternhimmels leicht zu bestimmen sind, werden für Saturn etwa um fünf 
Tage zu kurz angegeben, über fünf Tage zu kurz für Jupiter, elf Tage zu 
kurz für Mars, acht oder neun Tage zu kurz für Venus, knapp zwei Tage zu 
kurz für Merkur. Denkt man sich ein Sonnensystem, in dem die Erde in 
360 Tagen um die Sonne läuft, so wären darin die synodischen 
Umlaufzeiten von Jupiter und Saturn etwa um fünf Tage kürzer als 
gegenwärtig, und die des Merkur knapp zwei Tage. Nur Mars und Venus 
müssen nach den Umlauf-Tabellen des Varaha Mihira andere Umlauf-
bahnen als heute gehabt haben, auch dann, wenn das Erdjahr damals nur 
360 Tage hatte. In Indien wurden im 7. Jahrhundert Kalenderänderungen 
vorgenommen: damals wurde – ebenso wie in China – das Zehnmonats-
Jahr durch das Zwölfmonats-Jahr ersetzt104.  
Im 8. Jahrhundert wurde in Ägypten eine Kalenderreform durchgeführt. 
Wir haben bereits auf den Weltenumsturz unter der Regierung des Pharao 
Osorkon II. aus der libyschen Dynastie hingewiesen. Ein anderes kos-
misches Ereignis trat einige Jahrzehnte später ein. 
 
                                                   
103 G. Thibaut, S. XLVII seiner Übersetzung der Panchasiddhantika, des astronomischen 
Werkes des Varaha Mihira (Benares, 1889). 
104 A. del Mar, The Worship of Augustus Caesar, S. 4. 
 
 



 373 

Im 15. Regierungsjahr Sosenks III. „ereignete sich ein beachtliches 
Wunder unverständlicher Herkunft, aber in gewisser Weise mit dem Mond 
zusammenhängend“105. Eine zeitgenössische Urkunde von der Hand des 
Königssohnes, des Hohenpriesters Osorkon, lautet: „Im Jahre 15, im 
vierten Monat der dritten Jahreszeit, am 25. Tage, unter der Regierung 
seines erhabenen Vaters, des göttlichen Herrschers von Theben, bevor der 
Himmel den Mond verschlang (oder: nicht verschlang), erhob sich großes 
Wüten im Land.“106 Bald darauf führte Osorkon „einen neuen 
Opferkalender ein“107. Die schlechte Erhaltung der Inschrift macht es 
unmöglich, die Art der Kalenderreform näher anzugeben108.  
Offenbar ist dieselbe oder doch eine ähnliche Bahnstörung des Mondes der 
Gegenstand einer assyrischen Inschrift, in der es heißt, daß der Mond auf 
seiner Bahn aufgehalten wurde. „Tag und Nacht ward er bedrängt, in 
seiner Königlichen Wohnung saß er nicht.“ „Da diese Bedrängung am 
Tage stattfindet, kann sie mit einer Mondfinsternis nichts zu tun haben.“109 
Auch der Hinweis auf die ungewöhnliche Stellung des Mondes schließt 
diese Erklärung aus. 
Am Ende des 8. oder am Anfang des 7. Jahrhunderts vor der Zeitwende 
führten auch die Bewohner Roms eine Kalenderreform durch. In dem 
vorausgehenden Abschnitt erwähnten wir Ovids Angabe in den Fasti 
über die Reform des Romulus, der das Jahr in zehn Monate teilte und 
über die Reform des Numa, der zwei Monate „vorausstellte“. In Plu-
tarchs „Leben des Numa“ ist folgende Textstelle enthalten, von der wir 
einen Teil bereits zitierten: „Er (Numa) befaßte sich auch mit der Be-
richtigung des Kalenders, nicht ganz genau zwar, aber doch auch nicht 
ganz ohne sorgfältige Beobachtung. Während der Herrschaft des 
Romulus waren sie nämlich unvernünftig und unregelmäßig in der 
Festlegung der Monate gewesen, indem sie manche zu weniger als 
zwanzig Tagen rechneten, manche mit 35 und manche mit noch mehr; 
sie hatten keine Vorstellung von der Ungleichmäßigkeit in der jährlichen 
Bewegung von Sonne und Mond, sondern hielten sich nur an den 
Grundsatz, daß das Jahr aus 360 Tagen bestehen solle.“110 
                                                   
105 Breasted, Records of Egypt IV, Abschn. 757. 
106 Breasted, Records of Egypt IV, Abschn. 764. Siehe die Auseinandersetzung in der 
Zeitschrift für ägyptische Sprache VI (1868). 
107 Ebenda, Abschn. 756. 
108 A. Erman, Zeitschrift für ägyptische Sprache, XLV (1908), S. 1-7. 
109 P. Jensen, Die Kosmologie der Babylonier, S. 39. 
110 Plutarch, Das Leben des Numa. 
 



 374 

Numa erneuerte den Kalender, aber die „Korrektur der Ungleichheit, so 
wie er sie vornahm, war dazu bestimmt, in Zukunft weitere und größere 
Korrekturen notwendig zu machen. Er änderte auch die Reihenfolge der 
Monate“111. 
Wir erinnern uns, daß Numa ein Zeitgenosse Hiskias war112.  
In der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung 
bestimmten auch die Griechen die Länge des neuen Monats und des neuen 
Jahres. Diogenes Laërtius betrachtete Thales, einen der „Sieben Weisen 
des Altertums“, als den Mann, der die Zahl der Tage eines Jahres und die 
Länge der Jahreszeiten herausgefunden hat. Er schrieb in seinem „Leben 
des Thales“: „Er war der erste, der den Lauf der Sonne von Sonnenwende 
zu Sonnenwende bestimmte.“ Und weiterhin: „Er soll die Jahreszeiten 
herausgefunden und das Jahr in 365 Tagen unterteilt haben.“113 Ihm gelang 
es als erstem, „die Sonnenfinsternis vorauszusagen und die Sonnenwenden 
festzulegen“114. Thales soll zwei Abhandlungen geschrieben haben, „über 
die Sonnenwende“ und „über die Tagundnachtgleiche“, die aber beide 
nicht erhalten sind.  
Wäre das Erdenjahr wirklich immer dasselbe wie heute gewesen, so wäre 
es doch recht seltsam, wenn man diese Entdeckung einem Weisen zu-
schriebe, der im 7. Jahrhundert und somit zu einer Zeit lebte, als Ägypten 
und Assyrien bereits ganz alte Reiche waren und das Geschlecht Davids 
seinem Ende zuging. Die längsten und kürzesten Tage des Jahres, und 
damit die Länge des Jahres selbst, sind mittels der Schattenlängen leicht zu 
bestimmen. Thales soll im ersten Jahr der 35. Olympiade, also im Jahr 640 
v. Chr., geboren sein. Es ist wohl kaum mit dem Gedanken eines 
schrittweisen kulturellen Fortschreitens zu vereinbaren, daß die 
Berechnung der Jahreslänge, eine ganz einfache Sache, und die Voraus-
bestimmung von Finsternissen, die eine sehr beachtliche Leistung darstellt, 
das Werk ein- und derselben Person war. Die Mitteilung bei Plutarch und 
Diogenes Laërtius, wonach Solon die Zeit von einem Neumond bis zum 
nächsten mit 29V2 Tagen bestimmte und die Monate dementsprechend 
ordnete, muß ebenfalls als Angleichung des Kalenders an die neue 
Naturordnung erkannt werden. Die Zeitspanne von einem Neumond bis 
zum nächsten ist beinahe ebenso einfach zu beobachten wie Tag und 
                                                   
111 Plutarch, Das Leben des Numa. 
112 Vgl. Augustin, Civitas Dei XVIII, 27. 
113 Diogenes Laërtius, Lebensbeschreibung hervorragender Philosophen. 
114 Ebenda, siehe auch Herodot I, 74. 
 
 



 375 

Nacht; selbst primitive, des Lesens und Schreibens unkundige Völker 
wissen, daß diese Zeitspanne kürzer als 30 Tage ist.  
Die Einwohner Perus auf der anderen Seite des Erdballs rechneten die Zeit 
von der letzten Weltkatastrophe ab, und diese Zählweise war noch in 
Gebrauch, als die Europäer im 16. Jahrhundert ins Land kamen115.  
Nach dem letzten Umsturz wurden die Zeitmaße und Jahreszeiten neu 
bestimmt. Der Inka Inti-Capac-Yupanqui ließ astronomische Beobach-
tungen und Berechnungen durchführen und nahm dann eine Berichtigung 
des Kalenders vor, wobei das bisher 360 Tage zählende Jahr „auf 365 
Tage und 6 Stunden geändert wurde“116. 
„Dieser Inka scheint der erste gewesen zu sein, der die Kulthandlungen 
anordnete und festsetzte... Er war es, der die zwölf Monate des Jahres 
einrichtete, ihnen Namen gab und die Zeremonien bestimmte, die in ihnen 
zu beachten waren. Obwohl nämlich seine Vorfahren Monate und Jahre 
kannten und mittels ihrer Quippus zählten, so waren sie doch vorher nie so 
geordnet gewesen bis zu der Zeit dieses Herrschers.“117 

„Alle toltekischen Historien berichten von einer Versammlung der Weisen 
und Astrologen, die in der Stadt Huehue-Tlapallan zusammengerufen 
wurde, um an der Berichtigung des Kalenders mitzuarbeiten und die 
Jahresrechnung, die man bis dahin angewandt, aber als unrichtig erkannt 
hatte, zu erneuern.“118 
Zwei Erdquadranten weiter, jenseits des Stillen Ozeans, führten die 
Japaner im Jahre 660 v. Chr. einen Kalender ein, und damit beginnt in 
diesem Lande die Jahreszählung. 
In China verkündete im Jahre 721 v. Chr. der Astronom Y-hang dem 
Kaiser Hiuen-tsong, daß die Himmelsordnung und die Planetenbahnen 
sich verändert hatten, so daß es unmöglich geworden war, die Finsternisse 
vorauszusagen. Er verwies auf frühere Gewährsmänner, die versichert 
hatten, daß in der Zeit des Tsin der Planet Venus um 40° unter die Ekliptik 
zu rücken und den Sirius zu verdecken pflegte. Y-hang erklärte, daß sich 
die Bahn der Venus in den Tagen des Tsin verändert habe119. 

                                                   
115 Brasseur, Manuscrit Troano, S. 25. 
116 F. Montesinos (tätig 1628-1639), Memorias antiguas historiales del Perú, II, Kap. 7. 
117 Christoval de Molina (tätig 1570 bis 1584), An Account of the Fables and Rites of the 
Ynkas, engl. Übers, herausg. v. C. R. Markham (1873), S. 10. 
118 Brasseur, Histoire des nations civilisées du Mexique, S. 122. Unter seinen Quellen waren  
Ixtlilxochitl,  Sumaria relación; M. Veytia  (1718-1779),  Historia  antigua de Mexico, I 
(1944), Kap. 2. 
119 A. Gaubil, Histoire de l’Astronomie Chinoise (1732), S. 73-86. 
 



 376 

Das Jahr 687 v. Chr. sah auf dem ganzen Erdball eine rege Betätigung im 
Kalender-Erneuern. Nach dem Jahre 747 v. Chr. war der Kalender in 
einem chaotischen Zustand gewesen, da die Länge des Jahres und des 
Monats, ja wahrscheinlich sogar auch die des Tages sich wiederholt ver-
änderte. Vor dem 8. Jahrhundert gab es einen längeren Zeitraum, in dem 
das Jahr 360 Tage und der Mond-Monat fast genau 30 Tage hatte.  
Weder der Kalender noch die Himmelskarten, weder die Sonnen-Uhren 
noch die Wasser-Uhren aus der Zeit vor 687 v. Chr. erfüllten nach diesem 
Jahr noch ihren Zweck. Die dann anschließend hieran in den 
verschiedensten Teilen der Welt bestimmten Werte blieben bis auf den 
heutigen Tag praktisch unverändert, mit Ausnahme ganz kleiner Ver-
besserungen infolge der genaueren Berechnungsmethoden in neuerer 
Zeit. Diese Beständigkeit des Kalenders rührt daher, daß die 
Himmelsordnung unverändert geblieben ist: abgesehen von kleineren 
Störungen der Planeten untereinander, die weiter keinen sichtbaren 
Einfluß auf ihre Bahnbewegungen haben, blieb diese Ordnung 
unverändert. Demzufolge wiegen wir uns in dem Glauben, – wobei der 
Wunsch der Vater des Gedankens ist – daß wir in einem wohlgeordneten 
Universum leben. In der Sprache eines modernen Wissenschaftlers: 
„Obwohl die Aufeinanderfolge der Vorgänge am Himmel oft 
einigermaßen komplex ist, so ist sie nichtsdestoweniger streng geordnet 
und unveränderlich. Kein Uhrwerk hat je die Präzision der Bewegungen 
von Sonne, Mond und Sternen erreicht. Vielmehr werden bis zum 
heutigen Tage die Uhren gestellt, indem man sie mit den scheinbaren 
Tagesbewegungen der Himmelskörper vergleicht. Als nicht nur einige 
wenige, sondern Hunderte von Himmelserscheinungen sich als streng 
geordnet erwiesen, erkannte man allmählich, daß allenthalben erhabene 
Ordnung in jenen Regionen herrscht, die man vor der Geburt der 
Wissenschaft für den Tummelplatz mutwilliger Götter und Göttinnen 
gehalten hatte.“120 

Wie wir jedoch aus den Zeugnissen der Vergangenheit erkannt haben, ist 
die heutige Ordnung nicht die ursprüngliche; sie wurde vor noch nicht 27 
Jahrhunderten errichtet, 
 

als der Mond in seine Bahn trat,  
als die Silberne Sonne aufstieg,  
als der Bär auf seinen Platz kam121. 

                                                   
120 F. R. Moulton, The World and Man as Science Sees Them, S. 2. 
121 Kalevala, Rune 3. 
 



 377 

Kapitel 9 
 
 

DER MOND UND SEINE KRATER 
 
 
 
 
 
Der Mond kreist um die Erde und mit dieser zusammen um die Sonne, 
wobei er den Bewohnern der Erde stets dieselbe Seite zukehrt. Im Fernrohr 
kann man erkennen, daß die Oberfläche des Mondes mit großen Flächen 
erstarrter Lava und großen kraterähnlichen Gebilden bedeckt ist. Da er 
keine Atmosphäre hat, ist seine Oberflächenbeschaffenheit deutlich 
erkennbar, und gäbe es dort Städte und Dörfer, so wären sie mit dem 
Teleskop vom Mount Palomar sichtbar. Es ist jedoch ein lebloser und sehr 
unwirtlicher Himmelskörper. An jeder Stelle ist während eines halben 
Monats eiskalte Nacht, während eines weiteren halben Monats glühender 
Sonnenschein. Es gibt kein Wasser, keine Vegetation, wahrscheinlich 
überhaupt kein Leben. Die Alten beschäftigten sich mit der Frage, ob der 
Mond von Menschen besiedelt sei, aber heutzutage geht es eher darum, die 
Entstehung der Mondkrater zu erklären.  
Es gibt zwei Hypothesen: Die eine sieht in ihnen große erloschene 
Vulkane, die andere Gebilde, die durch den Einschlag großer Meteoriten in 
die ursprünglich zähflüssige Masse des Mondes entstanden sind. Es gibt 
über 30000 solcher Krater, große und kleine. Einige dieser Ringwälle 
erheben sich bis zu 6000 Metern Höhe, wie man aus der Länge ihrer 
Schatten berechnet, und andere, wie der Krater Clavius nahe am Südpol 
des Mondes, haben einen Durchmesser von 250 Kilometern. Diese Maße 
übertreffen aber alles, was es auf Erden an Vulkanen gibt, so daß es sehr 
fraglich ist, ob diese kreisrunden Gebilde wirkliche Vulkane darstellen. 
Der größte bekannte, durch den Einschlag eines herabstürzenden Körpers 
aufgeworfene Krater liegt in Arizona; er hat einen Durchmesser von 1300 
Metern und ist erheblich kleiner als die Gebilde auf dem Mond. 
Es ist offensichtlich, daß beide Hypothesen einen katastrophenartigen 
Vorgang voraussetzen. Damit derartige Krater entstanden, müssen un-
geheure Kräfte entweder von innen heraus oder von außen her am Werk 
gewesen sein; wenn diese Gebilde durch Einschläge in die zähflüssige



 378 

Oberfläche entstanden sind, dann müssen große Meteoriten aus vielen 
Richtungen herabgeflogen sein. 
Helle Streifen oder „Strahlen“ bis zu 15 Kilometer Breite gehen von 
einigen dieser Krater aus; auch ihre Entstehung ist unbekannt. Weiterhin 
gibt es Spalten von unregelmäßiger Form, etwa 800 Meter breit und von 
unbekannter Tiefe. 
In die im vorliegenden Buch geschilderten Katastrophen war auch der 
Mond wiederholt verwickelt. Zusammen mit der Erde zog er durch das 
Gefüge des großen Kometen aus den Tagen des Exodus hindurch, und bei 
den Umwälzungen im 8. Jahrhundert wurde er mehr als einmal vom Mars 
aus seiner Bahn gedrängt. Während dieser Katastrophen floß die 
Mondoberfläche mit Lava und warf große runde Blasen, die sich in der 
langen Mondnacht ungeschützt gegen die Kälte des Weltraums schnell 
abkühlten. Bei diesen kosmischen Begegnungen wurde die Mondober-
fläche auch von Rissen und Sprüngen durchzogen. 
Dieses „Spiel“ zwischen Mars und Mond wurde von Griechen und 
Römern als eine Liebesgeschichte betrachtet1. Aus der Ilias erfahren wir, 
daß Aphrodite, die griechische Mondgöttin, von Jupiter-Zeus gewarnt 
wurde, nicht mit Ares-Mars zu kämpfen, sondern diese Aufgabe Hera-
Erde und Pallas-Athene zu überlassen, da sie selbst ja für die süßen Werke 
der Liebe bestimmt sei. 
Interplanetarische Begegnungen in den Himmelssphären sind in mancher 
Hinsicht mit Vereinigen und Keimen in der belebten Natur zu vergleichen. 
Bei diesen Begegnungen quellen die Himmelskörper über mit flüssiger 
Lava – fruchtbarem Boden für Wachstum –, und die aus solchen 
Begegnungen geborenen Kometen fliegen durch das Sonnensystem und 
regnen Gase und Steine, womöglich auch Sporen, Keime und Larven auf 
die Planeten. Die antike Vorstellung von Liebesabenteuern zwischen den 
Planetengöttern und -göttinnen ist somit eine Erzählung für die Masse des 
Volkes und ein philosophisches Gleichnis für die Eingeweihten.  
Die großen Flächen erstarrter Lava und die großen Krater auf diesem 
leblosen Himmelskörper ohne Luft und Wasser zeugen von der furcht-
baren Verwüstung und Vernichtung, die solche interplanetarischen Be-
gegnungen zurücklassen können. Diese Gebilde von Kratern, Gebirgen, 
Rissen und Lavaebenen entstanden nicht nur bei den Katastrophen, die 

                                                   
1 Mars hatte nahe Begegnungen mit dem Mond und mit dem Planeten Venus, und infolge 
dieser beiden „Liebesabenteuer“ brachte die Sage die Göttin Venus (Aphrodite) sowohl mit 
dem Mond wie mit dem Planeten ihres Namens in Zusammenhang. 
 



 379 

Gegenstand dieses Buches sind, sondern auch bei früheren. Der Mond ist 
ein großer unbezeichneter Friedhof, der um die Erde kreist und daran 
gemahnt, was mit einem Planeten geschehen kann. 

 
 

Der Planet Mars 
 

Gegenwärtig vollendet der Planet Mars einen Umlauf um die Sonne in 687 
Erdentagen. Seine Umlaufbahn liegt völlig außerhalb der Erdbahn; wie die 
der Erde bildet sie eine Ellipse, doch ist sie länger gestreckt, so daß sich 
die Entfernung zwischen Mars und Sonne während eines Umlaufes 
erheblich ändert. 
Wenn Mars und Erde auf entgegengesetzten Seiten von der Sonne sind, 
wächst die Entfernung zwischen ihnen beiden auf über 320 Millionen 
Kilometer, ja bis zu 400 Millionen Kilometer an. Dann nimmt in dem 
Maße, wie die Entfernung wieder abnimmt, die Helligkeit des Mars von 
Nacht zu Nacht zu, so daß er von einem ganz unauffälligen Lichtpünkt-
chen zu einem hell-leuchtenden Stern wird, der alle Fixsterne überstrahlt. 
Während eines Zeitraumes von etwas über einem Jahr wird er um das 
55fache heller und übertrifft dann an Helligkeit sogar Jupiter.  
Erde und Mars nähern sich gegenseitig alle 780 Tage, der synodischen 
Umlaufzeit des Mars. Infolge ihrer elliptischen Bahnen, deren Haupt-
achsen in verschiedenen Richtungen liegen, ist aber ihre gegenseitige Ent-
fernung nicht bei jeder Opposition dieselbe. Bei jeder siebten Annäherung, 
wenn der Mars den sonnennächsten Abschnitt seiner Bahn und gleichzeitig 
die Erde den sonnenfernsten Abschnitt ihrer Bahn passiert, ist die 
Konjunktion der beiden Planeten besonders eng und gilt als „die günstige 
Opposition“. Diese Stellung, die alle 15 Jahre eintritt, wird von allen 
Astronomen sehnlich erwartet; denn von allen Himmelskörpern ist mit 
Ausnahme des Mondes keiner so gut zu beobachten wie der Mars in dieser 
„günstigen Opposition“, bei der die Entfernung zwischen Erde und Mars 
nur noch 57 Millionen Kilometer beträgt. 
Die kosmischen Störungen, wie sie die hebräische Überlieferung bewahrt 
– die eine bei der Beerdigung von Hiskias Vater Ahas, die andere bei San-
heribs Einfall in Palästina – lagen um 14 oder 15 Jahre auseinander, wenn 
sich die Zahlenangabe in II. Könige 18,13 auf jenen Einfall bezieht, der in 
der völligen Vernichtung endete. Auch die scheinbar willkürliche 
Gnadenfrist von 15 Jahren, die Jesaia 38, 5 und II. Könige 20, 6 erwähnt



 380 

ist, könnte mit der Wiederkehr dieser Katastrophen in Zusammenhang 
stehen. Offenbar waren die Jahre 776, 747, 717 oder 702 und 687 v. Chr. 
Jahre „günstiger Opposition“, in denen die bei dieser Konstellation an sich 
üblichen Störungen katastrophale Ausmaße annahmen.  
Wenn man aus anderen Gründen eine frühere Begegnung zwischen Mars 
und Erde für erwiesen hält, so kann die Beziehung ihrer Bahnformen 
untereinander mit der alle 15 Jahre wiederkehrenden größten Annäherung 
als ein Überbleibsel früherer Begegnungen in ähnlichen Abständen auf-
gefaßt werden, als die beiden Planeten noch auf einander näher kom-
menden Bahnen umliefen. 
Der Mars hat eine auffallende Ähnlichkeit mit der Erde, sowohl hin-
sichtlich der Neigung seiner Rotationsachse gegenüber seiner Bahnebene, 
wie hinsichtlich seiner täglichen Umdrehung. Die Neigung gegenüber der 
Ekliptik beträgt bei der Erde 23½°, beim Mars 24° – eine Ähnlichkeit, wie 
sie bei keinem der übrigen Planeten besteht. Die mittlere Dauer einer 
Umdrehung beträgt bei der Erde 23 Stunden, 56 Minuten, 4 Sekunden, 
beim Mars 24 Stunden, 37 Minuten, 23 Sekunden. Es gibt nicht noch zwei 
Planeten, die sich in ihrer Tageslänge so sehr ähneln, wobei allerdings für 
die Venus keine zuverlässigen Angaben vorliegen.  
Ist es denkbar, daß Achsenrichtung und Rotationsgeschwindigkeit des 
Mars, heute durch gewisse Kräfte stabilisiert und aufrechterhalten, ur-
sprünglich zur Zeit der Begegnung von der Erde beeinflußt wurden? Der 
im Vergleich mit der Erde kleine Mars würde dabei die Rotation der Erde 
und die Lage ihrer Pole sehr viel weniger beeinflußt haben.  
Die Oberfläche des Mars ist durchzogen von einem Netz von „Kanälen“. 
Ihr Entdecker Schiaparelli vermutete, daß geologische Kräfte zu ihrer 
Entstehung beigetragen hätten; andererseits „vermied er sorgsam, die 
nichts Unmögliches voraussetzende Vermutung anzufechten“, daß es auf 
dem Mars intelligente Wesen gäbe, die diese Kanäle gebaut hätten.  
Percival Lowell kämpfte sein Leben lang darum, die Wissenschaft und 
seine übrigen Zeitgenossen davon zu überzeugen, daß intelligente Men-
schenwesen den Mars bewohnen, deren Werk die Kanäle sind. Von seinem 
Observatorium in Flagstaff in Arizona aus glaubte er, Wasser auf dem 
Mars entdeckt zu haben. Er deutete die Polarkappen als Eismassen; infolge 
der Knappheit des Wassers hätten dann die Bewohner Kanäle angelegt, um 
das Wasser in die Wüstengebiete zu leiten2. 

                                                   
2 P. Lowell, Mars (3. Ausg., 1897); Derselbe, Mars and Its Canals (1906). 



 381 

Zu Anfang des 20. Jahrhunderts entwarf man Pläne, mit den hypothe-
tischen Marsbewohnern durch Lichtsignale in Verbindung zu treten. Nach 
einem solchen Plan sollte in Sibirien eine Reihe von Scheinwerferstationen 
in einer bestimmten geometrischen Anordnung aufgestellt werden; diese 
Anordnung sollte den Satz des Pythagoras über die Beziehungen zwischen 
den drei Seiten eines rechtwinkeligen Dreiecks figürlich darstellen. Wenn 
es nun auf dem Mars intelligente Wesen gäbe, so würden sie diese Signale 
wahrnehmen und auch verstehen können; wären sie nicht intelligent 
genug, diese Signale aufzunehmen und zu erfassen, so wären wir auch 
nicht so sehr interessiert, mit ihnen in Verbindung zu treten. Dieses Ex-
periment kam jedoch nicht zur Ausführung. 
Die Begegnungen zwischen dem Mars und anderen größeren und massi-
geren Planeten lassen es höchst unwahrscheinlich erscheinen, daß irgend-
welche Formen höheren Lebens auf dem Mars davongekommen wären. Er 
ist vielmehr ein toter Planet; jedes höhere Lebewesen, gleichgültig welcher 
Art, dürfte bei einem solchen Ereignis seine letzte Stunde erlebt haben. 
Auch von irgendwelchen Bauwerken dürfte nichts übriggeblieben sein. 
Die „Kanäle“ des Mars scheinen daher ihre Entstehung eher dem Spiel 
geologischer Kräfte zu verdanken, welche die äußeren Einwirkungen der 
Kollisionen mit Rissen und Sprüngen beantworteten. 
 
 

Die Lufthülle des Mars 
 
 

Die Lufthülle des Mars ist unsichtbar. Wenn es auf diesem Planeten 
Lebewesen gibt, und wenn diese mit Sehwerkzeugen ausgerüstet sind, 
dann nehmen sie nicht einen blauen, sondern einen schwarzen Himmel 
wahr. Die Mars-Atmosphäre war Gegenstand zahlreicher Untersuchungen, 
die widersprechende und offenbar unbefriedigende Ergebnisse zeitigten. 
Diese Gashülle ist durchsichtig und erlaubt daher eine unbehinderte Be-
obachtung der Oberfläche des Planeten. Die von den Jahreszeiten abhän-
gigen Polarkappen entstehen durch Niederschläge; sie verschwinden, wenn 
auf der entsprechenden Halbkugel Sommer ist, um dann im Winter wieder 
aufzutauchen. Man weiß nicht, ob diese Kappen aus Kohlendioxyd oder 
aus Eis bestehen, ob es eine über den Polarregionen schwebende 
Wolkendecke oder eine Schicht anderer zusammengeballter Materie ist. 
Die allgemeine Frage, ob in der Mars-Atmosphäre Wasserdampf enthalten 
ist, wurde von einer Gruppe von Beobachtern (Lowell Observatory)



 382 

bejaht und von einer anderen Gruppe (Lick Observatory) verneint. 
Gegenwärtig gilt es als beinahe sicher, daß der Gehalt an Wasserdampf auf 
dem Mars sehr gering ist und nur ungefähr den 20. Teil von dem der Erde 
ausmacht. Diese Ansicht stützt sich auf die Angaben der Astronomen des 
Mount-Wilson-Observatoriums. 
Die Beobachtungen über den Sauerstoff-Gehalt der Mars-Atmosphäre 
lassen keine eindeutigen Schlüsse zu. Man vermutet eigentlich, daß, wenn 
es überhaupt Sauerstoff auf dem Mars gibt, er höchstens 0,1% des Sauer-
stoff-Gehalts der Erdatmosphäre ausmacht, bezogen auf gleiche Flächen3. 
Die Schwierigkeiten für eine Spektralanalyse liegen darin, daß das von der 
Lufthülle des Planeten reflektierte Licht das der Sonne ist, weswegen es 
das Spektrum der Sonnenatmosphäre (die Emissions- und Absorptions-
linien des Spektrums) mit enthält, und daß sich dem außerdem noch das 
Absorptionsspektrum der Erdatmosphäre aufprägt, durch die das Licht zu 
uns kommt. Man hat den Schluß gezogen, daß „das Spektrum des Mars 
praktisch nur das von reflektiertem Sonnenlicht ist“ (E. Doolittle). Dies 
ließe vermuten, daß der Mars keine Atmosphäre hat, oder daß sie doch 
sehr dünn ist. Es zeigt sich jedoch im Spektrum eine gewisse Ver-
schiebung gegenüber dem Licht, das direkt von der Sonne zu uns kommt. 
Das Vorhandensein einer Mars-Atmosphäre kann durch eine Reihe anderer 
Beobachtungen nachgewiesen werden, die erkennen lassen, daß sie sich 
bis zu etwa 100 km über die Oberfläche des Planeten ausdehnt. Weiterhin 
steht ihre angebliche Dünne im Widerspruch zu dem Befund 
photographischer Aufnahmen in ultraviolettem und infrarotem Licht. Eine 
Reihe von Wolken erscheint ausschließlich auf den Aufnahmen in dem 
einen Licht, eine Reihe weiterer Wolken nur im anderen.  
Die vorliegende Untersuchung über kosmische Katastrophen will den 
Nachweis erbringen, daß sich im 8. und 7. Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung wiederholt ein anderer Himmelskörper unserer Erde näherte; daß 
dieser Himmelskörper der Planet Mars war; daß der Mars vorher durch 
eine Begegnung mit der Venus aus seiner Bahn gedrängt worden war, 
nachdem die Venus bis dahin die Umlaufbahn der Erde gekreuzt hatte; und 
daß im Gefolge dieser Vorgänge die Venus, die Erde und der Mars eine 
veränderte Stellung im Sonnensystem einnahmen. Bei all diesen 
Begegnungen zwischen diesen drei Körpern fand ein Austausch ihrer

                                                   
3 W. S. Adams und T. Dunham, Contributions from the Mount Wilson Observatory, No. 488 
(1934). 



 383 

Atmosphären statt, wobei die Erde die Kohlenstoff-Wolken der Venus und 
auch einen Teil der Mars-Atmosphäre an sich riß.  
Der weiße Niederschlag, der die Polkappen des Mars bildet, ist mög-
licherweise dem Schweif der Venus entstammender Kohlenstoff, und nur 
der Unterschied der atmosphärischen Bedingungen auf Mars und Erde und 
eine Verschiedenheit in den Temperaturen hindern dieses „Manna“ daran, 
sich unter den Sonnenstrahlen aufzulösen. 
Die Hauptbestandteile der Mars-Atmosphäre müssen auch in der Erd-
Atmosphäre enthalten sein. Mars, „der Kriegsgott“, muß einen Teil seiner 
Habe bei seinen Besuchen zurückgelassen haben. Da Wasserdampf und 
Sauerstoff nicht die Hauptbestandteile der Mars-Atmosphäre darstellen, 
müssen andere Elemente der irdischen Lufthülle den Hauptteil der Mars-
Atmosphäre ausmachen. Es könnte dies der Stickstoff sein, aber es ist 
nicht nachgewiesen, ob es auf dem Mars Stickstoff gibt oder nicht.  
Neben Sauerstoff und Stickstoff, den Hauptbestandteilen der irdischen 
Lufthülle, sind Argon und Neon in feststellbaren Mengen in der Luft 
enthalten. Diese seltenen Gase rufen nur bei starker Erhitzung Spektral-
linien hervor; demnach können sie nicht im Spektrum eines verhältnis-
mäßig kühlen Körpers wie des Mars wahrgenommen werden. Die Ab-
sorptionslinien des Argons und Neons sind bis jetzt noch nicht erforscht. 
Wenn eine Untersuchung dieser Linien die Suche nach diesen seltenen 
Gasen im Spektrum der Planeten ermöglicht, so sollte der Mars einer 
solchen Prüfung unterzogen werden. Sollte sich hierbei ergeben, daß sie in 
großer Menge vorhanden sind, so wäre damit auch die Frage beantwortet: 
was steuerte der Mars der Erde bei, als sich die beiden Planeten 
begegneten? 
 
 

Das Wärmegleichgewicht des Mars 
 
 

Der Durchmesser des Mars-Äquators beträgt etwa 6800 Kilometer; sein 
gesamter Rauminhalt verhält sich zu dem der Erde etwa wie 15:100, seine 
Masse gegenüber der Erdmasse vermutlich etwa wie 10,8 :100. Der Mars 
hat 1/6 des Rauminhalts der Venus und vermutlich eine etwa 7½ mal 
geringere Masse. 
Infolge der Exzentrizität der Marsbahn ist die Sonneneinstrahlung im 
Aphel wesentlich geringer als im Perihel (das Verhältnis beträgt etwa 5:6), 
und auf der südlichen Halbkugel ist der Sommer sehr viel wärmer,



 384 

aber auch sehr viel kürzer als auf der nördlichen Halbkugel. Infolge der 
größeren mittleren Entfernung des Mars von der Sonne erhält er ver-
mutlich weniger als die Hälfte der Licht- und Wärmestrahlen je qm 
Oberfläche als die Erde; aus diesem Grunde dürfte seine Temperatur etwa 
65° unter der der Erde sein und damit nie oberhalb des Gefrierpunktes. Die 
mittlere Jahrestemperatur am Mars-Äquator dürfte derjenigen der 
Polarregionen der Erde ähnlich sein. 
Die Strahlungsmessung der Marstemperatur zeigt dagegen beim Mars ein 
Übermaß von Wärme4. Der Mars sendet mehr Wärme aus als er von der 
Sonne erhält. Kommt dieses Übermaß an Wärme aus dem Innern des 
Planeten? Der Mars ist ein kleinerer Himmelskörper als die Erde; er hat 
demzufolge eine im Verhältnis zu seinem Rauminhalt größere Oberfläche 
und muß sich daher auch schneller als die Erde abgekühlt haben – ganz 
besonders, wenn er nach der Kant-Laplace'schen Theorie durch die 
Zentrifugalkraft aus der Ursonne noch vor der Erde abgeschleudert wurde, 
aber auch wenn sie entsprechend der Begegnungshypothese gleichzeitig 
vor Millionen Jahren entstanden. Was könnte dann aber die Ursache des 
Wärmeüberschusses des Mars sein? 
Die von uns vermuteten Begegnungen mit der Erde würden infolge der 
Massen-Unterschiede auf dem Mars sehr viel größere Veränderungen 
hervorgerufen haben als auf der Erde. Ein Nahekommen der beiden 
Planeten würde eine Umwandlung der Bewegungsenergie in Wärme-
energie zur Folge gehabt und demzufolge zu einem Überschuß der 
Wärmeabstrahlung gegenüber der Sonneneinstrahlung des Mars geführt 
haben. 
Die Begegnungen des Mars mit der Venus und in geringerem Maß die mit 
der Erde vor weniger als 3000 Jahren sind möglicherweise für die gegen-
wärtige Temperatur des Mars verantwortlich; elektrische Entladungen 
zwischen den Planeten konnten außerdem Atomspaltungen auslösen, die 
ihrerseits zu Radioaktivität und Wärmeausstrahlung führen. 
 
 

Die Gashülle der Venus 
 
 
Ein Teil der von der Venus nachgeschleppten Gase wurde von der Erde 
festgehalten, ein weiterer Teil wurde vom Mars mitgerissen, aber die 
                                                   
4 W. W. Coblenz und C. O. Lampland am Lowell Observatorium und E. P. Petit und S. W. 
Nicholson am Mount-Wilson-Observatorium. 
 



 385 

Hauptmasse der Gase folgte dem Kopf des Kometen. Der bei der Erde 
zurückbleibende Teil wurde teilweise zu Petroleum, teilweise hüllte er die 
Erde jahrelang in Form von Wolken ein, die sich allmählich nieder-
schlugen. Der von der Venus zurückgehaltene Teil brannte oder rauchte 
noch so lange, wie der von der Erde mitgerissene Sauerstoff reichte; was 
übrigblieb, bildet heute die aus Kohlenstoff bestehende Wolkenhülle des 
Morgensternes. Bis zu den der Spektralanalyse zugänglichen Tiefen sind 
weder Sauerstoff noch Wasserdampf feststellbar. 
Der Planet ist mit Staubwolken bedeckt, wobei Kohlendioxyd einen 
Hauptbestandteil seiner Atmosphäre ausmacht5. 
Diese leuchtende Hülle der Venus ist der Rest des Schweifes aus jener Zeit 
vor 3000 Jahren, als sie noch ein Komet war. Der Reflektionsgrad 
(Albedo) der Venus ist größer als der aller übrigen Planeten. Er beträgt 
0,75 gegenüber den 0,22 des Mars und den 0,13 des Mondes6. Die 
Reflektionsstärke der Venus ist nicht nur wesentlich höher als die von 
Wüstensand, sondern gleicht fast der von frisch gefallenem Schnee.  
Auf Grund dieser Untersuchungen nehme ich an, daß die Venus reich an 
Petroleumgasen sein muß. Sofern die Venus zu heiß ist, um das Petroleum 
sich verflüssigen zu lassen, müssen diese Kohlenwasserstoffe in Gasform 
schweben bleiben. Die Absorptionslinien des Petroleum-Spektrums liegen 
weit im Infrarotgebiet, das von den üblichen photographischen Aufnahmen 
nicht erfaßt wird. Wenn die Technik der Infrarot-Photographie soweit 
vervollkommnet ist, daß die Kohlenwasserstofflinien unterscheidbar 
werden, so könnte das Spektrogramm der Venus wohl die Anwesenheit 
von Kohlenwasserstoffgasen ergeben, vorausgesetzt, daß diese Gase den 
oberen Teil der Atmosphäre einnehmen, durch den die Sonnenstrahlen 
noch hindurchdringen. 
Wenn das bei der Begegnung mit dem Kometen Venus auf die Erde 
niedergegangene Petroleum erst durch elektrische Entladungen aus 
Wasserstoff und gasförmigem Kohlenstoff entstanden sein sollte, so muß 

                                                   
5 C. E. St. John und S. B. Nicholson, The Spectrum of Venus, Contributions from the Mount 
Wilson Observatory, No. 249 (1922). 
Man hat die These aufgestellt, daß die Venus in Formaldehyd eingehüllt ist (R. Wildt), 
obwohl keine Spektrallinien dieser Verbindung in der Atmosphäre der Venus nachgewiesen 
werden konnten. 
6 Diese Zahlen stammen von Arrhenius, Das Schicksal der Planeten (1911), S. 6. 
E. A. Antoniadi (La Planète Mercure, 1939, S. 49) gibt für die Venus 0,63, für den Mars 
0,17 und für den Mond 0,10 an. 
 
 



 386 

auch die Venus infolge der Entladungen, die unserer Ansicht nach bei der 
Begegnung mit der Erde zwischen dem Kopf und dem Schweif des 
Kometen stattfanden, Petroleum besitzen. 
Auch hinsichtlich des Vorhandenseins flüssigen Petroleums auf dem Ju-
piter läßt sich wenigstens ein indirekter Schluß ziehen. Wenn unserer 
Annahme nach die Venus aus dem Jupiter in einem gewaltigen Ausstoß 
herausgeschleudert wurde und die Venus heute Petroleumgase aufweist, 
dann muß auch Jupiter Petroleum haben. Die Tatsache, daß in der Jupiter-
Atmosphäre Methan nachgewiesen wurde – die einzigen bekannten 
Bestandteile seiner Atmosphäre sind die giftigen Gase Methan und 
Ammoniak – macht es sehr wahrscheinlich, daß er wirklich Petroleum 
besitzt; das in der Nähe von Ölfeldern auftretende sogenannte Naturgas 
besteht größtenteils aus Methan. 
Die moderne Theorie über den Ursprung des Petroleums betrachtet das 
Petroleum auf Grund seiner Polarisationswirkung als einen Stoff orga-
nischer und nicht anorganischer Herkunft. Demzufolge müssen, wenn ich 
mich nicht irre, Venus und Jupiter eine organische Quelle für das Petro-
leum haben. Auf den vorhergehenden Seiten wurde dargelegt, daß 
geschichtliche Hinweise dafür vorhanden sind, daß die Venus – und dem-
zufolge auch Jupiter – von allerlei Ungeziefer bevölkert ist; dieses 
organische Leben kann wohl der Ausgangsstoff für das Petroleum sein. 
 
 
 

Das Wärmegleichgewicht der Venus 
 
 
 

Strahlungsmessungen der Sternwarten von Mount Wilson und Flagstaff im 
Jahre 1922 haben ergeben, daß „eine erhebliche Hitzemenge“ von dem 
dunklen Teil der Scheibe des Planeten Venus ausgesandt wird.  
Die Venus, die der Sonne näher ist als die Erde, zeigt Phasen wie der 
Mond, da sie abwechslungsweise ihren beleuchteten und ihren im Schatten 
liegenden Teil der Erde zukehrt. Die Temperatur der Tag- und Nachtseiten 
der Venus wurde mittels einer Strahlenmeßmethode ermittelt, wobei sich 
herausstellte, daß „eine beinahe gleichmäßige Temperatur auf der 
gesamten Oberfläche des Planeten, sowohl auf der beleuchteten wie auf 
der dunklen Halbkugel“ herrscht. „Dieser Satz (von E. Petit und S. B. 
Nicholson) ist die lakonische Mitteilung der vielleicht wertvollsten 
Einzelentdeckung, die jemals hinsichtlich des Planeten Venus gemacht



 387 

wurde.“7 Ähnliche Ergebnisse wurden unabhängig und fast gleichzeitig 
von einem zweiten Paar von Forschern festgestellt8.  
Welche Erklärung läßt sich für die Erscheinung beinahe gleicher Tempe-
raturen auf den Tag- und Nachtseiten der Venus finden? Die Schluß-
folgerung ist die: Die tägliche Rotation des Planeten Venus ist sehr 
schnell, so daß während der kurzen Nacht die Temperatur nicht wesentlich 
absinken kann. Dieser Schluß steht jedoch in völligem Widerspruch dazu, 
daß es bisher als erwiesen galt, daß die Venus keine Eigendrehung habe (d. 
h. keine Eigendrehung gegenüber der Sonne und nur eine einzige Drehung 
gegenüber dem Fixsternhimmel während eines geschlossenen 
Bahnumlaufs von 225 Erdentagen). Infolge der Wolkendecke ist es un-
möglich, unmittelbar festzustellen, ob die Venus eine Tag-Nacht-Um-
drehung ausführt. Die spektrographischen Daten lassen vermuten, daß der 
Planet bei seinem Umlauf der Sonne stets dieselbe Seite zukehrt, so wie 
der Mond stets der Erde dieselbe Seite zeigt, oder daß er äußersten Falles 
ganz langsam rotiert9. Auf jeden Fall schließen die spektrographischen 
Angaben eine schnelle Achsendrehung aus.  
„Wenn die Dauer einer einzigen Umdrehung der Venus 225 Tage beträgt, 
wie viele Beobachter glauben annehmen zu müssen, so ist schwer ein-
zusehen, wie die hohe Temperatur der rotierenden Schicht auf der 
Nachtseite aufrechterhalten werden kann.“10 
Beide Seiten fühlen sich durch Kompromisse nicht befriedigt: man darf 
weder die Ergebnisse der Strahlungsmessungen, die auf eine kurze Um-
drehungszeit hinweisen, noch die sehr genauen spektroskopischen Daten, 
die auf eine lange Umdrehungszahl hinweisen, ignorieren, und „sie werden 
zweifellos noch auf Jahre hinaus reichlich Material für Diskussionen und 
Debatten abgeben“11. 
In Wirklichkeit besteht zwischen diesen beiden Methoden physikalischer 
Beobachtung kein Widerspruch. Die Nachtseite strahlt Hitze aus, weil die 
Venus heiß ist. Die besonderen Eigenschaften der Wolkendecke der Venus 
hinsichtlich Zurückwerfung, Aufnahme, Abschirmung und Leitung der 
einfallenden Strahlen müssen die Wärmeeinwirkung der Sonne auf den 
                                                   
7 F. E. Ross, Photographs of Venus, Contributions from the Mount Wilson Observatory No. 
363 (1928). 
8 Coblentz and Lampland, Journal of Franklin Institute, Band 199 (1925), S. 804. 
9 E. St. John und S. B. Nicholson, The Spectrum of Venus, Astrophysical Journal, Bd. LVI 
(1922). 
10 Ross, Photographs of Venus, S. 14. 
11 Ebenda. 
 



 388 

Körper des Planeten wohl beeinflussen; davon bleibt aber die Grundtat-
sache unberührt, daß die Venus Wärme abgibt. 
In schneller Aufeinanderfolge erlebte die Venus ihre Entstehung und 
Abschleuderung unter gewaltsamen Umständen, ein Kometendasein auf 
einer nahe an der Sonne vorbeiführenden Bahnellipse; zwei Begegnungen 
mit der Erde, begleitet von elektrischen Entladungen und starker Erhitzung 
infolge Umwandlung von Bewegungsenergie in Wärme; schließlich eine 
Anzahl von Zusammenstößen mit dem Mars und womöglich auch mit 
Jupiter. Da sich all dies zwischen dem dritten und ersten Jahrtausend vor 
unserer Zeitrechnung zutrug, muß der Kern des Planeten Venus noch heiß 
sein. Zudem müssen, wenn es auf der Venus Sauerstoff gibt, riesige 
Petroleumfeuer brennen. 
 
 

Ende 
 

Diese Welt wird zerstört werden; auch der 
mächtige Ozean wird austrocknen und die 
weite Erde wird verbrannt werden. Darum, ihr 
Herren, übt Freundlichkeit; übt Mitgefühl. 
 

– „Welt-Zyklen“ in Visuddhi-Magga 
 
Das Sonnensystem ist ein Gebilde, das keineswegs Milliarden Jahre hin-
durch unverändert geblieben ist. Umgruppierungen unter seinen Gliedern 
sind noch in geschichtlicher Zeit vorgekommen. Es gibt auch keine 
Berechtigung für die Ausflucht, daß der Mensch über die Entstehung des 
Systems nichts wissen könne, weil er nicht dabei gewesen sei, als es in 
seiner gegenwärtigen Gestalt angelegt wurde. 
Wiederholt haben Katastrophen ganze Kulturen auf dieser Erde in 
Trümmer gelegt. Aber unsere Erde ist dabei im Vergleich mit dem Mars 
noch gut davongekommen, und nach dem Grad der Zivilisation, den die 
Menschheit erreicht hat, haben sich die Lebensbedingungen in mancher 
Hinsicht verbessert. Wenn sich Ereignisse dieser Art in der Vergangenheit 
abgespielt haben, so können sie sich auch in Zukunft wieder zutragen, und 
dann vielleicht mit einem anderen – einem fatalen Ausgang. Die Erde ist 
mit anderen Planeten und Kometen in Berührung gekommen. Gegenwärtig 
weist kein Planet eine Bahn auf, die die Erde bedroht, und nur einige 
wenige Planetoiden – bloße Felsbrocken mit einigen Kilometern 
Durchmesser – beschreiben Bahnen, die die Erdbahn kreuzen. 



 389 

Dies wurde zur Überraschung der Gelehrten erst in jüngster Zeit entdeckt. 
Es besteht jedoch im Sonnensystem eine Möglichkeit, daß irgendwann in 
der Zukunft ein Zusammenstoß zwischen zwei Planeten stattfindet, und 
nicht nur ein bloßes Zusammentreffen zwischen einem Planeten und 
einem Planetoiden. Die Umlaufbahn des Pluto, des von der Sonne am 
weitesten entfernten Planeten, überschneidet die Bahn des Neptun, ob-
wohl sie an sich sehr viel größer ist. Zwar ist die Bahnebene des Pluto um 
17° gegenüber der Ekliptik geneigt, so daß die Gefahr eines Zusam-
menstoßes nicht akut ist; da jedoch die große Hauptachse der Bahnellipse 
des Pluto ihre Richtung ändert, so ist eine Begegnung zwischen den 
beiden Planeten in der Zukunft möglich, wenn nicht ein Komet 
dazwischentritt und die sich überschneidenden Umlaufbahnen der beiden 
Planeten stört. Die Astronomen werden sehen können, wie die beiden 
Planeten, eingebettet in die sie umgebenden Magnetfelder, in ihrer 
Umdrehung langsamer werden oder anhalten; ein Funke wird von dem 
einen Planeten zu dem anderen hinüberschlagen, wodurch ein direkter 
krachender Zusammenstoß der Gesteinshüllen selbst vermieden werden 
wird; und dann werden die Planeten sich wieder trennen und auf 
veränderten Bahnen weiterziehen. Es kann dazu kommen, daß Pluto zu 
einem Satelliten des Neptun wird. Es besteht auch die Möglichkeit, daß 
Pluto nicht mit dem Neptun, sondern mit Triton zusammentrifft, einem 
Neptunmond, der nicht viel kleiner ist als Pluto. Ob Pluto zu einem wei-
teren Neptunmond werden oder auf eine wesentlich sonnennähere Bahn 
gedrängt wird, oder ob er gar Triton aus seiner Satellitenrolle befreit, 
kann nur Gegenstand von Vermutungen sein. 
Eine weitere Bahnüberschneidung findet sich bei den Jupitermonden. Die 
Umlaufbahn des sechsten Satelliten ist mit der Umlaufbahn des siebten 
verschlungen, und der achte Satellit hat eine äußerst unregelmäßige Bahn, 
welche diejenige des neunten kreuzt. Es sollte eigentlich möglich sein, 
auszurechnen, wie lange sich der sechste und der siebte Mond schon auf 
ihren gegenwärtigen Bahnen bewegt haben – die Zahl würde wahrschein-
lich nicht hoch sein. 
Jedes Zusammentreffen zwischen zwei Planeten in der Vergangenheit 
führte zu einer Reihe weiterer Zusammenstöße, in die dann andere Pla-
neten hineingezogen wurden. Die Zusammenstöße zwischen größeren 
Planeten, die den Gegenstand der Fortsetzung zu Welten im Zusammenstoß 
bilden, führten zur Entstehung der Kometen. Diese Kometen überquerten 
dann die Bahnen anderer Planeten und stießen mit ihnen zusam-



 390 

men. In historischer Zeit wurde mindestens einer dieser Kometen zu einem 
Planeten (Venus), ein Vorgang, der große Verwüstungen auf dem Mars 
und auf der Erde hervorrief. Aus ihren Bahnen gedrängte Planeten stießen 
wiederholt miteinander zusammen, bis sie schließlich ihre heutigen 
Bahnen einnahmen, die sich nicht mehr gegenseitig überschneiden. Die 
einzigen noch übriggebliebenen Bahnüberschneidungen sind die von 
Neptun und Pluto, die der Jupitermonde und die einiger Planetoiden, 
welche die Marsbahn und die Erdbahn überqueren. 
Des weiteren könnte auch ein Komet mit der Erde zusammenstoßen, wie 
dies die Venus tat, als sie noch ein Komet war. Bei dieser großen Kata-
strophe war es noch ein Glücksfall, daß die Venus etwas kleiner als die 
Erde ist. Ein großer Komet aus interstellaren Weiten könnte vielleicht mit 
einem der Planeten zusammenstoßen und ihn aus seiner Bahn werfen, 
womit das Chaos von neuem beginnen würde. Oder es könnte ein dunkler 
Stern wie Jupiter oder Saturn in die Sonnenbahn geraten, vom Sonnen-
system eingefangen werden und unheilvolle Unordnung hervorrufen. Die 
Gelehrtenwelt nahm an, daß die Sonnenwärme in einigen 100 Mil-
lionenjahren erschöpft sein werde und dann das letzte Menschenpaar unter 
dem vereisten Äquator erfrieren würde, wie es Flammarion seinen Lesern 
ausmalte. Aber das ist noch lange hin. Angesichts unserer heutigen Er-
kenntnis, daß bei dem Vorgang des Atomzerfalls Wärme frei wird, billigen 
die Gelehrten der Sonne heute eine riesige Wärmereserve zu. Wenn man 
überhaupt vor etwas Angst hat, so vor der Möglichkeit, daß die Sonne 
explodieren könnte; dies würde sich in wenigen Minuten der Erde 
mitteilen, die damit zu existieren aufhören würde. Das Ende durch Er-
frieren liegt sehr fern, und das Ende durch eine Explosion ist sehr unwahr-
scheinlich. So glaubt man, daß die Welt noch Milliarden friedlicher Jahre 
vor sich habe. Man nimmt an, daß die Welt Äonen ungestörter Entwick-
lung hinter sich hat und ebenso lange Äonen vor uns liegen. Die Mensch-
heit kann noch einen weiten Weg zurücklegen, wenn man bedenkt, daß 
ihre gesamte Zivilisation kaum zehntausend Jahre alt ist und allein im 
letzten Jahrhundert so große technische Fortschritte erlebt hat. Der 
Durchschnittsmensch fürchtet sich nicht länger vor dem Ende der Welt. Er 
hängt an seinen irdischen Besitztümern, registriert seinen Grund und 
Boden und zäunt ihn ein; Völker führen Kriege, um ihre historischen 
Grenzen zu erhalten oder zu erweitern. Und doch haben die letzten 5000 
oder 6000 Jahre eine Reihe großer Katastrophen gesehen, von denen eine 
jede die Küsten der Meere verschob, von denen einige Meeresboden



 391 

und Festland miteinander vertauschten, Königreiche in den Fluten ver-
sinken ließen und Platz für neue schufen. 
Kosmische Zusammenstöße sind keine divergenten Phänomene, keine 
Vorgänge, die sich etwa nach Ansicht moderner Philosophen unter Nicht-
achtung dessen abspielen, was gemeinhin als Naturgesetz gilt; sie sind 
vielmehr Vorgänge, die sich in die Dynamik des Weltalls einfügen oder, in 
der Ausdrucksweise dieser Philosophie, konvergente Phänomene. „Daß Ihr 
nicht von ohngefähr und nur zurückgehalten durch die Religion“ – und wir 
können an Stelle von „Religion“ auch „Wissenschaft“ setzen – „zu dem 
Glauben kommt, daß Erde und Sonne, Himmel, Meer, Sterne und Mond 
unbedingt auf immerdar fortbestehen müssen, lediglich als gottgeschaffene 
Körper“; gedenkt der Katastrophen der Vergangenheit und „blickt auf 
Meer und Land und Himmel, ihr dreierlei Wesen ... ihre dreierlei Gestalt, 
so weitgedehnt – ein einziger Tag wird sie ins Verderben stürzen; und das 
feste Gebäude und Gefüge der Welt, wohlerhalten in langen Jahren, wird 
in Stücke fallen.“12 
„Und das ganze Himmelsgewölbe wird auf die gottgeschaffene Erde und 
auf das Meer herabfallen, und dann wird ein unaufhörlicher Katarakt 
rasenden Feuers herabströmen, um Land und Meer zu verzehren, und das 
Firmament des Himmels und die Sterne und die Schöpfung insgesamt 
werden sich in einer einzigen geschmolzenen Masse ergießen und in 
Nichts auflösen. Nicht mehr wird es der Gestirne funkelnde Bahnen geben, 
nicht Nacht, nicht Dämmerung, nicht fortwährende Tage des Sorgetragens, 
keinen Frühling, keinen Sommer, keinen Winter und keinen Herbst.“13 

„Ein einziger Tag wird das Begräbnis der ganzen Menschheit sehen. Alles, 
was ein langanhaltendes, gütiges Geschick hervorgebracht hat, was zu 
Großartigkeit erhoben wurde, alles was berühmt und alles was schön ist, 
hohe Throne, große Völker – alle werden sie in einen Abgrund hinab-
fahren, werden in einer Stunde zugrundegehen.“14 

 
Der Erdkruste Gefüge wird 
bersten im Ungestüm der Flammen15. 

 
 
 
                                                   
12 Lucretius, De Rerum Natura V. 
13 Sibyllinische Sprüche. 
14 Seneca, Naturales Questiones III, 3, 30. 
15 Seneca, Epistolae Morales, Ep. XCL. 
 



 392 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 393 

Nachwort 
 
 

VOR WEITEREN PROBLEMEN 
 
 
 
 
 

In diesem Buch, das den I. Teil einer historischen Kosmologie enthält, 
versuchte ich darzutun, daß sich in geschichtlicher Zeit zwei Gruppen 
kosmischer Katastrophen abspielten, die eine vor 34, die andere vor 26 
Jahrhunderten, und daß so noch vor kurzer Zeit nicht Friede, sondern 
Krieg im Sonnensystem herrschte. 
Alle kosmologischen Betrachtungen gingen bisher von der Annahme aus, 
daß die Planeten Milliarden Jahre lang in ihren Bahnen kreisen. Wir 
behaupten dagegen, daß sie erst seit ein paar tausend Jahren auf ihren 
heutigen Bahnen dahinziehen. Wir behaupten weiterhin, daß ein Planet, 
nämlich die Venus, früher ein Komet war und erst zu Menschengedenken 
unter die Planeten aufgenommen wurde, wodurch es möglich wird zu 
beschreiben, wie wenigstens einer dieser Planeten entstanden ist. Wir 
haben vermutet, daß der Komet Venus seinen Ursprung in dem Planeten 
Jupiter hatte. Dann fanden wir, daß kleinere. Kometen aus der Begegnung 
zwischen Venus und Mars hervorgingen, woraus sich eine Erklärung für 
die Herkunftsweise der Kometen des Sonnensystems ergab. Daß diese 
Kometen nur einige tausend Jahre alt sind, erklärt auch, warum sie trotz 
des Zergehens ihrer Schweife im Weltenraum sich noch nicht völlig 
aufgelöst haben. Aus der Tatsache, daß die Venus einstmals ein Komet 
war, erkannten wir, daß Kometen keineswegs massenlose Gebilde – „rien 
visible“ – sind, wie man wohl annahm, da die Sterne gewöhnlich durch 
ihre Schweife hindurchscheinen und die Köpfe von ein oder zwei Kometen 
beim Vorbeigehen vor der Sonne unsichtbar waren. Wir behaupten, daß 
sich die Erdbahn und damit die Länge des Jahres mehr als einmal änderte, 
daß die geographische Lage der Erdachse und ihre astronomische 
Richtung sich wiederholt verschob, und daß noch in jüngerer Zeit der 
Polarstern innerhalb des Sternbildes des Großen Bären lag. Die Länge des 
Tages änderte sich; die Polarregionen verschoben sich; das Polareis geriet 
unter gemäßigte Breiten, und andere Gebiete rückten in den Polarkreis. 



 394 

Wir kamen zu dem Schluß, daß zwischen der Venus, dem Mars und der 
Erde elektrische Entladungen stattfanden, als ihre Atmosphäre bei nahen 
Begegnungen in Kontakt kamen, daß die Magnetpole der Erde vor nur 
wenigen tausend Jahren vertauscht wurden, und daß mit der Veränderung 
der Mondbahn eine wiederholte Änderung der Länge des Monats einher-
ging. In den 700 Jahren zwischen der Mitte des 2. Jahrtausends und dem 8. 
Jahrhundert vor der Zeitwende bestand das Jahr aus 360 Tagen und der 
Monat aus fast genau 30 Tagen, während zuvor der Tag, der Monat und 
das Jahr wiederum andere Längen hatten. 
Wir brachten eine Erklärung für die Tatsache vor, daß die Nachtseite der 
Venus ebensoviel Wärme aussendet wie die sonnenbeschienene Seite; und 
wir erklärten die Entstehung der Marskanäle und der Mondkrater mit 
Spannungen und nahen, beinahe zu unmittelbaren Zusammenstößen 
führenden Begegnungen. 
Wir glauben, daß wir einer Lösung der Frage nahekamen, wie die Gebirge 
entstanden sind, wie die Meere einbrachen, wie Land und Meer ihre Plätze 
vertauschten, wie neue Inseln aufstiegen und die Vulkane entstanden, wie 
die plötzlichen Klimastürze zustandekamen, wie die Vierfüßler Sibiriens 
umkamen und ganze Tierarten ausgelöscht wurden und was Erdbeben 
verursacht. 
Wir stellten weiterhin fest, daß die übermäßige Verdampfung von der 
Oberfläche der Meere – eine Erscheinung, die zur Erklärung der unge-
wöhnlichen Niederschläge und der Bildung großer Eisflächen voraus-
gesetzt werden muß – durch außerirdische Einflüsse hervorgerufen wurde. 
Obwohl wir in derartigen Vorgängen den Ursprung des Fimbulwinters zu 
sehen glauben, neigen wir doch zu der Ansicht, daß die erratischen Blöcke 
und der Geschiebelehm, der Kies, der Ton und der Sand auf der 
Deckschicht des Grundgesteins nicht vom Eis, sondern von dem Schwall 
riesenhafter Flutwellen mitgeführt wurden, die durch eine Veränderung in 
der Erdrotation ausgelöst wurden; auf diese Weise fanden wir eine 
Erklärung für die Moränen, die vom Äquator aus nach höheren Breiten 
und Höhen (Himalaja) wanderten oder vom Äquator über Afrika hinweg 
nach dem Südpol. 
Wir erkannten, daß die Religionen der Völker der Welt einen gemein-
samen astralen Ursprung haben, daß die Berichte der hebräischen Bibel 
über die Plagen und die anderen Wunder zur Zeit des Exodus geschichtlich 
wahr sind und daß die geschilderten Wunderzeichen eine natürliche 
Erklärung haben. Wir erkannten, daß es einen Weltenbrand gab und



 395 

daß Petroleum vom Himmel herabströmte; daß nur ein kleiner Teil der 
Menschheit und der Tierwelt davonkam; daß der Durchgang durch das 
Röte Meer und die laute Stimme am Berge Sinai keine bloßen Erfindungen 
sind; daß der Todesschatten und die Götterdämmerung sich auf die Zeit 
der Wanderung in der Wüste beziehen; daß Manna oder Ambrosia 
wirklich vom Himmel herabfiel aus den Wolken der Venus. Wir 
erkannten, daß Josuas Wunder mit der Sonne und dem Mond keine 
Geschichte nur für gläubige Gemüter ist. Wir sahen, warum in den Mythen 
von Völkern, die durch weite Meere getrennt sind, gemeinsame Vor-
stellungen zutage treten, und wir erkannten die Rolle der Welt-Kata-
strophen im Inhalt der Sagen, den Grund, warum Planeten vergöttlicht und 
welcher Planet durch Pallas Athene dargestellt wurde, welches der 
himmlische Vorwurf der Ilias ist und in welcher Zeit dieses Epos ge-
schaffen wurde, und warum das römische Volk den Mars zu seinem 
Nationalgott und zum Stammvater der Gründer Roms machte. Wir lernten 
die wahre Bedeutung der Botschaften der hebräischen Propheten Amos, 
Jesaia, Joel, Micha u. a. verstehen. Wir waren in der Lage, Jahr, Monat 
und Tag der letzten kosmischen Katastrophe zu bestimmen und 
nachzuweisen, welcher Art die Gewalt war, die Sanheribs Heer ver-
nichtete. Wir entdeckten die Ursache für die großen Völkerwanderungen 
im 15. und 8. Jahrhundert. Wir erkannten den Ursprung des Glaubens an 
die Auserwähltheit des jüdischen Volkes; wir deckten die ursprüngliche 
Bedeutung der Erzengel und den Ursprung der eschatologischen Vor-
stellung vom jüngsten Tage auf. 
Bei der Aufzählung der in diesem Buche aufgestellten Behauptungen und 
angeschnittenen Fragen wird uns bewußt, daß mehr Probleme aufgerollt 
als gelöst wurden. Die Frage, vor die sich die historische Kosmologie 
gestellt sieht, heißt: Wenn es zutrifft, daß sich kosmische Katastrophen vor 
so kurzer Zeit ereigneten, wie steht es dann um die weiter zurückliegende 
Vergangenheit? Was können wir über die Sintflut herausfinden, von der 
man heutzutage meint, sie sei weiter nichts als eine örtliche 
Überschwemmung des Euphrat gewesen, die die Beduinen der Wüste 
beeindruckte? Allgemein gesprochen: was kann hinsichtlich der ferneren 
Vergangenheit und früherer himmlischer Auseinandersetzungen noch ans 
Licht gebracht werden? 
Wie schon im Vorwort ausgeführt, ist die Geschichte der Katastrophen, 
wie sie aus den Zeugnissen der Menschen und der Natur nachgezeichnet 
werden kann, in diesem Bande nicht abgeschlossen. Hier sind nur zwei



 396 

Kapitel – zwei Weltenalter – Venus und Mars zur Darstellung gelangt. Ich 
beabsichtige, noch weiter in die Vergangenheit einzudringen und die 
Geschichte einiger früherer kosmischer Umwälzungen zusammenzufügen. 
Dies wird Gegenstand eines weiteren Bandes sein. Ich hoffe, darin noch 
ein wenig mehr über die Umstände ausführen zu können, die der Ent-
stehung der Venus aus dem Körper des Jupiter vorausgingen und aus-
führlich zu schildern, wie es kam, daß Jupiter, ein Planet, den nur ganz 
wenige unter Hunderten überhaupt am Himmel ausfindig machen 
konnten, die Hauptgottheit der Völker der Antike war. In jenem Buch 
wird der Versuch unternommen, noch einige weitere Fragen zu beant-
worten, die in den ersten Seiten des Vorwortes zu diesem Band auf-
geworfen wurden. 
Die historische Kosmologie bietet Gelegenheit, die Tatsache, daß es solche 
Katastrophen weltweiten Ausmaßes gab, dazu zu benutzen, eine zeitliche 
Koordinierung der Geschichte des Altertums durchzuführen. Die früheren 
Versuche, chronologische Tabellen auf Grund astronomischer Berech-
nungen – Neumond, Finsternisse, heliakische Aufgänge oder Kulmina-
tionen bestimmter Sterne – aufzuteilen, konnten zu keinem richtigen 
Ergebnis führen, da sich die Ordnung der Natur seit jenen alten Zeiten 
verändert hat. Die großen Umwälzungen kosmischen Ursprungs können 
jedoch als Ausgangspunkt für eine Neufassung der Geschichte der Völker 
dienen. 
Ein derartiger Zeitvergleich der Geschichte der verschiedenen Völker der 
alten Welt wird in dem Buch Zeitalter im Chaos unternommen. Aus-
gangspunkt hierfür ist die Gleichzeitigkeit von Naturkatastrophen in den 
Ländern des alten Orients und der Vergleich der Aufzeichnungen der 
Völker des Altertums über derartige Katastrophen. Ansonsten bin ich so 
vorgegangen, daß ich politische Aufzeichnungen aus archäologischen 
Quellen des alten Orients zusammentrug, die einen Zeitraum von über 
1000 Jahren umfassen – vom Ende des Mittleren Reiches in Ägypten bis 
zur Zeit Alexanders von Mazedonien. Indem sie so Schritt für Schritt 
Jahrhundert um Jahrhundert zurückgeht, gelangt die Forschung zu einer 
völlig revidierten Reihenfolge der Ereignisse der alten Geschichte und 
enthüllt Unstimmigkeiten von mehreren Jahrhunderten in der herkömm-
lichen Zeitrechnung. 
Die Entwicklung der Religionen einschließlich der Religion Israels 
erscheint in neuem Licht. Die hier erarbeiteten Tatsachen können dazu 
beitragen, die Entwicklung des Planetenkults, des Tierkults, der Men-



 397 

schenopfer und auch den Ursprung astrologischer Vorstellungen aufzu-
decken. Der Verfasser hält es für seine Pflicht, den Rahmen dieses Werkes 
weiter zu stecken, um auch noch das Problem der Entstehung der Religion 
und des Monotheismus im besonderen mitzufassen. Man sollte Unter-
suchungen anstellen, warum und unter welchen Umständen das jüdische 
Volk so früh die Sterngottheiten abtat und die Bilderverehrung verbot, 
obwohl es dasselbe wie die anderen Völker erlebt und wie diese mit 
Astralreligion angefangen hatte. Die Heilige Schrift legt eine neue Art der 
Auslegung nahe, eine Auslegung, die den Übergang von einer Astral-
religion zum Monotheismus, mit seiner Vorstellung eines einzigen Schöp-
fers, nicht eines Sternes, eines Tieres oder eines Menschenwesens, deutlich 
werden läßt. 
Ein neues Problem stellt sich der Psychologie. Freud forschte nach den 
Urtrieben des modernen Menschen. Nach seiner Theorie suchten in der 
primitiven Gesellschaft der Steinzeit die heranwachsenden Söhne nach 
einer Gelegenheit, ihre alternden Väter zu beseitigen und sich ihre Mütter 
gefügig zu machen; dieser Trieb soll ein Teil der Erbschaft des heutigen 
Menschen sein, die er von seinen vorgeschichtlichen Ahnen übernommen 
hat. Nach der Theorie eines anderen Psychologen gibt es ein kollektives 
Unterbewußtsein als Träger und Bewahrer von Eindrücken, die sich dort in 
Urzeiten angesammelt haben und in unseren Vorstellungen und Hand-
lungen eine wichtige Rolle spielen. Im Lichte dieser Theorien dürfen wir 
wohl die Frage stellen, inwieweit etwa die schrecklichen Erlebnisse dieser 
Weltkatastrophen zu einem Bestandteil der menschlichen Seele geworden 
sind, und was davon vielleicht in unseren Vorstellungen, in unseren Ge-
fühlen und in unserem Benehmen, von den unbewußten oder unter-
bewußten Schichten der Seele eingegeben, zum Ausdruck kommt1.  
In dem vorliegenden Band wurde geologisches und paläontologisches Ma-
terial nur gelegentlich untersucht, so wenn wir uns mit Felsblöcken be-
faßten, die über große Entfernungen weggetragen wurden; mit Mammuts, 
die in Naturereignissen umkamen; mit Klimawechseln, mit geographischen 
Grenzen des Polareises, mit Moränen in Afrika, mit der Herkunft eines 
großen Teiles der Öllager, der Entstehung der Vulkane, der Ursache der 
Erdbeben. Das mit diesen kosmischen Katastrophen zusammenhängende 
geologische, paläontologische und anthropologische Material ist jedoch 

                                                   
1 Im Zusammenhang mit meinem Gedanken eines kollektiven Erinnerungsverlustes 
empfiehlt G. A. Atwater, in dem Verhalten des modernen Menschen nach Spuren schreck-
erregender Erlebnisse in der Vergangenheit zu suchen. 
 



 398 

sehr umfangreich und kann ein nicht minder vollständiges Bild der Vor-
gänge der Vergangenheit vermitteln wie historisches Material.  
Was läßt sich zu dem Verschwinden von Tiergattungen und Tierarten 
sagen, zu dem Streit zwischen der Entwicklungslehre und der Theorie 
gewaltsamer Mutationen, zur Entwicklung tierischen und pflanzlichen 
Lebens im allgemeinen, oder über die Zeit, als es Riesen gab und Bronto-
saurier die Erde bevölkerten? 
Das Versinken und Auftauchen von Ländern, die Herkunft des Salzes im 
Meer, die Entstehung der Wüsten, des Geröllschutts, der Kohlenlager in 
der Antarktis, der Palmenwuchs in arktischen Breiten, die Entstehung der 
Sedimentgesteine, das Eindringen von Glutgestein in fossile Schichten, das 
Vorkommen von Eisen in der obersten Erdkruste, die zeitliche Einstufung 
der geologischen Epochen, das geologische Alter des Menschen – alle 
diese Fragen warten darauf, im Lichte der kosmischen Katastrophentheorie 
betrachtet zu werden. 
Des weiteren erheben sich physikalische Probleme. Die in diesem Buch 
gemachten Angaben über Planeten, die ihre Umlaufbahnen und ihre Ro-
tationsgeschwindigkeiten ändern, über einen Kometen, der zu einem Pla-
neten wurde, und über Begegnungen und Entladungen zwischen Planeten, 
lassen erkennen, wie nötig es ist, das Gebiet der Himmelsmechanik ganz 
neu anzufassen. Die kosmische Katastrophentheorie kann, wenn man will, 
mit der Himmelsmechanik Newtons in Übereinstimmung gebracht werden. 
Die Kometen und Planeten können sich gegenseitig auf andere Bahnen 
bringen, obwohl es seltsam ist, wie z. B. die Venus eine kreisrunde Bahn 
erwarb und wie der Mond, ebenfalls beiseite gedrängt, seine fast kreis-
runde Bahn beibehalten konnte. Immerhin gäbe es Vorbilder für eine 
solche Vorstellung. Die Planetbildnertheorie postuliert unzählige Zusam-
menstöße zwischen kleinen Planetbildnern, die aus der Sonne heraus-
geschleudert wurden, allmählich ihre Bahnen abrundeten und schließlich 
die Planeten und ihre Monde bildeten. Auch die Begegnungstheorie 
betrachtet die Planeten als Abkömmlinge der Sonne, die von einem vor-
beiziehenden Stern in solcher Weise fortgerissen wurden, daß sich im 
Zusammenwirken mit der Anziehungskraft der Sonne beinahe kreisrunde 
Bahnen ergaben – und desgleichen bei Entstehung der Monde aus den 
Planeten2. Ein anderes Beispiel dafür, daß sich unter ungewöhnlichen Um-
                                                   
2 Einer der Autoren der Begegnungshypothese, Harold Jeffreys, schreibt, daß der Haupt-
punkt unter  „verschiedenen auffälligen Tatsachen“ durch die Begegnungshypothese   „noch  
 
 
 



 399 

ständen kreisrunde Bahnen bilden können, wäre in der Theorie zu 
erblicken, wonach die rückläufigen Monde eingefangene Planetoiden sind, 
denen es schließlich auch gelang, fast kreisrunde Bahnen einzunehmen. 
Wenn es also mit der Himmelsmechanik durchaus nicht unvereinbar ist, 
daß die Begegnungen zweier Sterne oder das Einfangen eines kleineren 
durch einen größeren Himmelskörper eine derartige Wirkung haben, dann 
steht es damit auch in Einklang, anzunehmen, daß sich aus Welten im 
Zusammenstoß Kreisbahnen ergeben. 
Die physikalischen Auswirkungen einer Verlangsamung oder Umkehr der 
Tagesumdrehung der Erde werden von den verschiedenen Wissenschaft-
lern verschieden gewertet. Einige vertreten die Ansicht, daß eine solche 
Verlangsamung zu einer völligen Zerstörung der Erde und zu einem Zer-
stieben der gesamten Masse führen müsse. Sie räumen jedoch ein, daß eine 
Verheerung derartigen Ausmaßes nicht eintreten würde, wenn die Erde in 
ihrer Drehbewegung fortführe und sich lediglich ihre Achse in eine andere 
Richtung neigte. Dies könnte dadurch hervorgerufen werden, daß die Erde 
in ein starkes Magnetfeld gerät, welches mit ihrer eigenen Magnetachse 
einen Winkel bildet. 
Ein rotierender Stahlkreisel dreht sich weiter, wenn er durch einen Mag-
neten seitwärts geneigt wird. Theoretisch könnte die Erdachse in ähnlicher 
Weise beliebig lang und beliebig weit gekippt werden, selbst so weit, daß 
sie in der Bahnebene liegt. In diesem Falle würde eine der beiden Halb-
kugeln, die nördliche oder die südliche, einen langausgedehnten Tag 
erleben, die andere eine langausgedehnte Nacht. Ein solches Neigen der 
Erdachse würde den optischen Eindruck eines Anhaltens oder gar eines 
Rücklaufens der Sonne hervorrufen, eine stärkere Neigung würde den 
Eindruck eines mehrfachen Tages oder einer mehrfachen Nacht erwecken, 
und ein noch weiteres Neigen schließlich eine Wendung hervorrufen, bei 
der Ost und West vertauscht werden. Alles dies würde ohne wesentliche 
Störung des Drehmomentes oder der Umdrehungsbewegung der Erde vor 
sich gehen. 
Andere Wissenschaftler vertreten die Ansicht, daß eine Verlangsamung 
oder gar ein Anhalten die Erde in ihrer täglichen Umdrehung allein nicht 
zu einer Zerstörung der Erde führen würde. Alle Teile der Erde drehen 
sich mit derselben Winkelgeschwindigkeit, und wenn eine Bewegungs-

                                                                                                                                                                         
immer nicht erklärt ist“, nämlich „die geringe Bahnexzentrizität der Planeten und ihrer 
Satelliten“ (The Earth, 2. Ausg. 1929, S. 48). 
 
 



 400 

änderung nicht die Gleichmäßigkeit der Winkelgeschwindigkeiten an den 
verschiedenen Punkten des festen Erdkörpers stören würde, könne die 
Erde eine Verlangsamung oder gar eine Umkehr ihrer Drehbewegung 
durchaus überleben. Die flüssigen Teile jedoch – die Luft und das Wasser 
des Meeres – würden sicher mit ihren Winkelgeschwindigkeiten durch-
einandergeraten, so daß Orkane und Flutwellen über die Erde hinweg-
gingen. Die menschliche Zivilisation würde zerstört, aber nicht die Erde 
selbst. 
Demnach wären die tatsächlichen Folgen eines solchen Vorganges weit-
gehend von den näheren Umständen abhängig. Wenn sich ein äußeres 
Medium, etwa eine dicke Staubwolke, gleichmäßig auf alle Teile der 
Erdoberfläche legte, so könnte die Erde wohl ihre Rotationsgeschwindig-
keit ändern oder gar in ihrer Umdrehung völlig innehalten, während sich 
die Bewegungsenergie auf die Staubwolke übertrüge. Infolge des 
Auftreffens der Staubteilchen auf die Lufthülle und auf den Erdboden 
würde sich Wärme entwickeln. Die Erde würde unter einer so dicken 
Staubschicht begraben werden, daß ihre Masse merklich zunehmen würde. 
Ein Aufhören der Tagesumdrehungen könnte auch – übrigens höchst 
wirksam – beim Durchgang durch ein kräftiges Magnetfeld Zustande-
kommen. In der Oberfläche der Erde würden Wirbelströme3 und damit 
Magnetfelder entstehen, die dann im Zusammenwirken mit dem äußeren 
Magnetfeld die Erde abbremsten oder zum Stillstand brächten.  
Man kann ausrechnen, wie groß die Masse einer solchen Wolke oder die 
Stärke eines Magnetfeldes sein müßte, um die Erde anzuhalten oder 
beispielsweise auf die halbe Umdrehungs-Geschwindigkeit abzubremsen. 
Eine überschlägige Nachrechnung ergibt, daß, wenn die Masse dieser 
Wolke gleich derjenigen der Erde wäre und aus Eisenteilchen bestünde, 
die fast bis zur Sättigungsgrenze magnetisiert sind, dies ausreichen würde, 
die Umdrehung der Erde in kurzer Zeit abzustoppen; ein halb so starkes 
Magnetfeld würde  die  Erde  auf  die  halbe  Rotationsgeschwindigkeit 
abbremsen. Wenn die Wolke jedoch elektrisch geladen wäre, würde die 
Stärke ihres Magnetfeldes von der Stärke der Ladung abhängen.  
Wenn die Einwirkung des Magnetfeldes die Erde veranlaßte, ihre Dreh-
bewegung wieder aufzunehmen, so würde sie mit größter Wahrscheinlich-
keit nicht wieder die gleiche Geschwindigkeit haben. Wenn das Magma 

                                                   
3 Siehe in diesem Zusammenhang auch die Beschreibung eines plötzlichen Notstandes in 
Numeri 16, 45-49, bei dem Tausende von Israeliten in der Wüste „wie in einem Augenblick 
verschlungen wurden“. 
 



 401 

des Erdinnern fortführe, sich mit einer anderen Winkelgeschwindigkeit als 
die Erdkruste weiterzudrehen, so würde es darauf hinwirken, die Erde 
langsam in Umdrehung zu versetzen. Die Begegnungstheorie schreibt die 
Entstehung der Erdrotation der Einwirkung von Meteoriten zu.  
Wenn die Winkelgeschwindigkeit der verschiedenen Schichten oder Teil-
flächen des Erdballes durch irgendeine Spannung auseinandergerissen 
würde, so würden sie sich verschieben, wobei sich infolge der Reibung 
Hitze entwickelte. Sprünge und Spalten würden auftreten, Meere würden 
einbrechen, Länder würden versinken oder sich zu Bergen auftürmen, 
während „das Innerste der Erde vor Schrecken erzittert und die äußeren 
Schichten abgeschleudert werden“4. 
Die Spannungen zwischen den verschiedenen Schichten könnten auch 
einen Teil der Bewegungsenergie statt in Hitze in andere Energieformen 
verwandeln, beispielsweise in elektrische Energie. Auf diese Weise könnte 
zwischen der Erde und dem anderen Körper oder der Wolke eine heftige 
elektrische Entladung eintreten. 
Demnach besteht zwischen der Himmelsmechanik und der kosmischen 
Katastrophentheorie kein Widerspruch. Ich muß jedoch zugeben, daß ich 
auf der Suche nach den Ursachen jener großen Umwälzungen und bei der 
Betrachtung ihrer Auswirkungen an den Theorien über die Himmels-
bewegungen, die aufgestellt wurden, als die hier geschilderten historischen 
Tatsachen der Wissenschaft noch nicht bekannt waren, zu zweifeln 
begann. Der Gegenstand verdient, im einzelnen genau untersucht zu 
werden. Alles, was ich in diesem Zeitpunkt und an dieser Stelle sagen 
möchte, ist folgendes: Trotz der zahlreichen, bis auf viele Dezimalstellen 
durchgeführten Berechnungen, womöglich bestätigt durch die 
Bewegungen der Himmelskörper, gilt die heutige Himmelsmechanik nur 
dann, wenn die Sonne – die Quelle des Lichts, der Wärme und sonstiger 
Strahlung von Fusion und Spaltung der Atome – im ganzen ein elektrisch 
und magnetisch neutraler Körper ist, und wenn desgleichen die Planeten 
auf ihren Bahnen neutrale Körper sind. 
Grundprinzipien der Himmelsmechanik einschließlich des Gravitations-
gesetzes müssen in Frage gestellt werden, wenn die Sonne eine aus-
reichende Ladung besäße, um die Planeten oder die Kometen in ihren 
Bahnen zu beeinflussen. In der Newtonschen Himmelsmechanik, die auf 
der Gravitationstheorie begründet ist, spielen Elektrizität und Magnetismus 
keine Rolle.
                                                   
4 Siehe Seite 89. 



 402 

Als die Physiker auf den Gedanken kamen, daß das Atom ähnlich wie das 
Sonnensystem gebaut ist, und die Atome der verschiedenen Elemente sich 
in der Masse ihrer Sonnen (Atomkerne) und der Zahl ihrer Planeten 
(Elektronen) unterscheiden, wurde diese Vorstellung sehr günstig auf-
genommen. Es wurde aber betont, daß „das Atom sich durch die Tatsache 
vom Sonnensystem unterscheidet, daß nicht die Gravitation die Elektronen 
um den Kern kreisen läßt, sondern die Elektrizität“ (H. N. Russell). 
Daneben ergab sich ein weiterer Unterschied: Nimmt ein Elektron eines 
Atoms die Energie eines Photons (Licht) auf, so springt es auf eine andere 
Kreisbahn, und wieder auf eine andere, wenn es Licht aussendet und 
dadurch die Energie eines Photons frei wird. Angesichts dieser 
Erscheinung schien der Vergleich mit dem Planetensystem nicht länger 
angebracht. „Wir lesen nicht in unserer Morgenzeitung, daß der Mars auf 
die Saturnbahn hinüberwechselte, oder der Saturn auf die Marsbahn“, so 
schrieb ein Kritiker. In der Tat, wir lesen es nicht in der Morgenzeitung; in 
alten Aufzeichnungen haben wir jedoch derartige Vorgänge in allen 
Einzelheiten beschrieben gefunden, und wir haben versucht, die Tatsachen 
zu rekonstruieren, indem wir diese alten Aufzeichnungen untereinander 
verglichen. Das Sonnensystem ist wirklich wie ein Atom gebaut; nur daß 
entsprechend der Kleinheit des Atoms das Überspringen von Elektronen 
beim Auftreten eines Photons mehrmals in einer Sekunde eintritt, während 
entsprechend der riesigen Ausdehnung des Sonnensystems dort ein ähn-
liches Ereignis nur einmal in Hunderten oder Tausenden von Jahren 
eintritt. In der Mitte des zweiten Jahrtausends vor der Zeitwende machte 
die Erdkugel zwei Verlagerungen durch, und im 8. oder 7. Jahrhundert drei 
oder vier weitere. In dem dazwischenliegenden Zeitraum verschoben sich 
auch der Mars, die Venus und der Mond. 
Berührungen zwischen Himmelskörpern sind nicht auf das Gebiet des 
Sonnensystems beschränkt. Von Zeit zu Zeit kann am Himmel ein Novum 
wahrgenommen werden, ein gleißender Stern, der bis dahin klein oder 
überhaupt unsichtbar gewesen war. Er brennt einige Wochen oder Monate 
und verliert dann sein Licht. Man glaubt, daß dies die Folge des Zu-
sammenstoßes zweier Sterne sein könne (ein Vorgang, wie er sich nach 
der Begegnungshypothese mit der Sonne oder ihrem hypothetischen Be-
gleiter abspielte). Aus anderen Sonnensystemen kommende Kometen 
können bei derartigen Zusammenstößen entstanden sein.  
Wenn die Vorgänge im Atom ein Vorbild für den Makrokosmos, dar-
stellen, dann waren die in diesem Buch geschilderten Ereignisse nicht bloß



 403 

himmlische Verkehrsunfälle, sondern normale Vorgänge, wie Geburt und 
Tod. Die Entladungen zwischen den Planeten oder die großen, bei diesen 
Begegnungen freiwerdenden Photonen verursachten Verwandlungen in der 
belebten und unbelebten Natur. Hierüber will ich in einem anderen Band 
schreiben, in dem Fragen der Geologie, der Paläontologie und der 
Entwicklungslehre besprochen werden sollen. 
Nachdem wir einige geschichtliche Tatsachen entdeckt und auch einige 
Probleme gelöst haben, sehen wir uns auf fast allen Gebieten der 
Wissenschaft vor neue Probleme gestellt. Es ist uns nicht gegeben, innezu-
halten und zu rasten auf dem Wege, den wir beschritten haben, indem wir 
die Frage aufgriffen, ob das Wunder mit der stillstehenden Sonne 
vielleicht ein natürlicher Vorgang war. Die Schranken zwischen den Wis-
senschaften tragen dazu bei, in dem Erforscher eines bestimmten Gebietes 
die Vorstellung zu erwecken, als gäbe es auf den anderen Gebieten keine 
Probleme, so daß er sich darauf verläßt, aus ihnen, ohne viel zu fragen, 
entlehnen zu können. Es wird hier aber deutlich, daß die Probleme aus 
einem Gebiet in die anderen Gebiete hinüberführen, auch wenn man 
meinte, daß sie nichts miteinander gemein hätten. 
Wir sind uns der Beschränkungen bewußt, die ein Einzelner empfinden 
muß angesichts eines so anspruchsvollen Programms, das Gebäude der 
Welt und seine Geschichte zu erforschen. In früheren Jahrhunderten 
unternahmen Philosophen des öfteren den Versuch, eine Synthese des 
Wissens aller Gebiete zu finden. Heute, wo sich das Wissen mehr und 
mehr spezialisiert, muß jeder, der sich an einer solchen Aufgabe messen 
will, in aller Bescheidenheit die Frage stellen, die am Anfang dieses 
Buches steht: Quota pars operis tanti nobis committitur – Welcher Teil 
dieses Werkes ist uns aufgetragen? 
 


	Titel
	Copyrights
	Vorwort
	Inhalt
	Einführung
	1 - In einem unermeßlichen Weltenraum
	2 - Der Planet Erde

	Erster Teil: Venus
	1 - Eine ganz unglaubliche Geschichte
	2 - Zweiundfünfzig Jahre früher 
	3 - Der Orkan
	4 - Brodelnde Erde, brodelndes Meer
	5 - Ost und West
	6 - Der Schatten des Todes
	7 - Steine, die in Lüften schweben
	8 - Die Zweiundfünfzig-Jahr-Rechnung
	9 - Pallas Athene
	10 - Die synodische Umlaufzeit der Venus

	Zweiter Teil: Mars
	1 - Amos
	2 - Das Jahr 687 v.Chr.
	3 - Warum änderten Mars und Venus ihre Bahnen?
	4 - Der Schwertgott
	5 - Die Rosse des Mars
	6 - Kollektiver Erinnerungsverlust
	7 - Entwurzelte Pole
	8 - Das Jahr von 360 Tagen
	9 - Der Mond und seine Krater

	Nachwort

